
 
 
 

  MPC-IPCAM 

 
Soutra des Trois Portes de la Libération 

Les Chants du Cœur 
Thich Nhat Hanh 

 
 
 

    Ainsi ai-je entendu le Bouddha enseigner, un jour où il demeurait encore à Vaishali avec toute 
sa communauté de bhikshus. Ce jour-là, il leur dit : « Savez-vous qu’il existe un merveilleux sceau 
du Dharma ? Aujourd’hui, j’aimerais vous en parler et vous l’expliquer. Écoutez attentivement, et 
faites usage de votre compréhension pure, afin de le comprendre profondément. Utilisez 
habilement votre intelligence pour vous en souvenir et le mettre en pratique. » 
 
  Les bhikshus répondirent : « Comme cela est merveilleux, O Très Honoré ! S’il vous plaît, 
enseignez-nous, nous sommes tellement désireux d’écouter ! » 
 
  Le Bouddha enseigna : « On ne peut trouver la vraie nature du vide dans le cadre de l’être et du 
non-être ni dans le cadre des vues erronées. Cette vraie nature est libre de la forme, de la naissance, 
de la mort et de tout autre concept. Pourquoi en est-il ainsi ? Il en est ainsi parce que la vraie nature 
du vide ne se situe pas dans l’espace. Elle est inconcevable, n’a pas de forme, n’a jamais pris 
naissance, ne peut être saisie par l’intellect et dépasse toute saisie. Comme elle est insaisissable, 
elle enveloppe tous les phénomènes et demeure dans la sagesse d’équanimité et de non-
discrimination. Cette sagesse est la vision vraie et juste. Chers bhikshus, sachez que non seulement 
la vraie nature du vide est ainsi, mais que la vraie nature de tous les phénomènes est pareille. C’est 
ce que l’on appelle le sceau du Dharma. 
 
  « Chers bhikshus, ce sceau du Dharma constitue les trois portes menant à la libération. C’est 
l’enseignement de base de tous les bouddhas, 1’œil des bouddhas, la destination des bouddhas. De 
ce fait, écoutez-le attentivement pour le comprendre profondément et vous en souvenir, afin de le 
contempler au cœur même de la réalité. (C) 
 
  « Bhikshus, en tant que pratiquants, vous devriez trouver un endroit tranquille, dans la forêt ou 
sous un arbre, pour vous asseoir, et méditer sur votre nature en soi. Voyez que toute forme est 
souffrance, vacuité et impermanence, afin de vous libérer absolument de l’attachement à la forme, 
de retourner et de demeurer dans la vision de la non-discrimination vis-à-vis de la forme. Il en va 
de même en ce qui concerne les sensations, les perceptions, les formations mentales et la 
conscience : méditez sur le fait qu elles sont souffrance, vacuité et impermanence, pour vous libérer 
absolument de la vue fausse à propos de celles-ci, et pour atteindre une vision sans discrimination 
à leur sujet. Chers bhikshus, les agrégats sont vides par nature. Ils sont les produits de l’esprit. Une  
 
 



  MPC-IPCAM 
 

fois que l’esprit cesse de fonctionner, les agrégats cessent également d’opérer. Si vous pouvez voir 
ceci, cela signifie que vous atteignez la liberté véritable. L’ayant atteinte, vous serez libres de toute 
vue. Cette contemplation s’appelle la VACUITÉ, la première porte de la libération. (C) 
 
  « De plus, en vous établissant dans la concentration pour observer tel ou tel objet, vous verrez 
que les images de ces objets se dissiperont, et vous vous libérerez du caractère illusoire de la 
perception de ces images. Les autres objets qui sont le son, l’odeur, le goût, le toucher et les objets 
de la perception disparaîtront aussi. Ainsi, vous serez libérés du caractère illusoire de toute 
perception du son, de l’odeur, du goût, des contacts corporels et des pensées. Cette contemplation 
s’appelle la NON-FORME, la deuxième porte de la libération. Une fois entrés par cette porte, votre 
vue sera purifiée. Et comme votre vue sera pure, vous pourrez mettre fin à toutes vos afflictions 
telles que l’avidité, la colère et l’ignorance. Une fois ces trois afflictions déracinées, vous 
demeurerez dans la vision de la non-discrimination. Lorsque vous serez établis dans cette vision, 
vous pourrez abandonner les vues concernant “le moi et le mien”, c’est-à-dire toutes les vues 
fausses. Celles-ci n’auront plus de base ni d’occasion de se manifester. (C) 
 
  « De plus, chers bhikshus, une fois libérés de la vue du moi, vous ne considérerez plus ce que 
vous voyez, entendez, ressentez et savez commedes réalités en dehors de votre perception. 
Pourquoi ? Parce que la perception elle-même se manifeste à partir de conditions. La perception, 
ainsi que les conditions qui font manifester la perception, sont toutes changeantes et 
impermanentes. Comme la conscience est impermanente, elle est insaisissable. Si la conscience 
est vide, comme tout autre phénomène, que faut-il encore poursuivre ? Cette contemplation 
s’appelle la NON-POURSUITE, la troisième porte de la libération. Une fois entrés par cette porte, 
vous verrez profondément la vraie nature de tous les phénomènes, vous ne vous attacherez plus à 
aucun phénomène, et vous ferez l’expérience totale de la nature d’extinction de tous les 
phénomènes. (C) 
 
 
  « Ainsi est le sceau merveilleux du Dharma, les trois portes menant à la libération. Chers 
bhikshus, si vous apprenez et mettez en pratique cet enseignement, vous atteindrez certainement 
la vue pure et juste. » Tous les bhikshus furent très heureux d’avoir entendu cet enseignement. Ils 
s’inclinèrent devant le Bouddha après l’avoir reçu, et entreprirent de le mettre en pratique. (CC) 
 


