Soutra des Trois Portes de la Libération
Les Chants du Coeur
Thich Nhat Hanh

Ainsi ai-je entendu le Bouddha enseigner, un jour ou il demeurait encore a Vaishali avec toute
sa communauté de bhikshus. Ce jour-1a, il leur dit : « Savez-vous qu’il existe un merveilleux sceau
du Dharma ? Aujourd’hui, j’aimerais vous en parler et vous 1’expliquer. Ecoutez attentivement, et
faites usage de votre compréhension pure, afin de le comprendre profondément. Utilisez
habilement votre intelligence pour vous en souvenir et le mettre en pratique. »

Les bhikshus répondirent : « Comme cela est merveilleux, O Trés Honoré ! S’il vous plait,
enseignez-nous, nous sommes tellement désireux d’écouter ! »

Le Bouddha enseigna : « On ne peut trouver la vraie nature du vide dans le cadre de I’étre et du
non-étre ni dans le cadre des vues erronées. Cette vraie nature est libre de la forme, de la naissance,
de la mort et de tout autre concept. Pourquoi en est-il ainsi ? Il en est ainsi parce que la vraie nature
du vide ne se situe pas dans I’espace. Elle est inconcevable, n’a pas de forme, n’a jamais pris
naissance, ne peut étre saisie par I’intellect et dépasse toute saisie. Comme elle est insaisissable,
elle enveloppe tous les phénoménes et demeure dans la sagesse d’équanimité et de non-
discrimination. Cette sagesse est la vision vraie et juste. Chers bhikshus, sachez que non seulement
la vraie nature du vide est ainsi, mais que la vraie nature de tous les phénomeénes est pareille. C’est
ce que I’on appelle le sceau du Dharma.

« Chers bhikshus, ce sceau du Dharma constitue les trois portes menant a la libération. C’est
I’enseignement de base de tous les bouddhas, 1’ceil des bouddhas, la destination des bouddhas. De
ce fait, écoutez-le attentivement pour le comprendre profondément et vous en souvenir, afin de le
contempler au cceur méme de la réalité. (C)

« Bhikshus, en tant que pratiquants, vous devriez trouver un endroit tranquille, dans la forét ou
sous un arbre, pour vous asseoir, et méditer sur votre nature en soi. Voyez que toute forme est
souffrance, vacuité et impermanence, afin de vous libérer absolument de 1’attachement a la forme,
de retourner et de demeurer dans la vision de la non-discrimination vis-a-vis de la forme. Il en va
de méme en ce qui concerne les sensations, les perceptions, les formations mentales et la
conscience : méditez sur le fait qu elles sont souffrance, vacuité et impermanence, pour vous libérer
absolument de la vue fausse a propos de celles-ci, et pour atteindre une vision sans discrimination
a leur sujet. Chers bhikshus, les agrégats sont vides par nature. Ils sont les produits de 1’esprit. Une

MPC-IPCAM



fois que I’esprit cesse de fonctionner, les agrégats cessent également d’opérer. Si vous pouvez voir
ceci, cela signifie que vous atteignez la liberté véritable. L ayant atteinte, vous serez libres de toute
vue. Cette contemplation s’appelle la VACUITE, la premiére porte de la libération. (C)

« De plus, en vous établissant dans la concentration pour observer tel ou tel objet, vous verrez
que les images de ces objets se dissiperont, et vous vous libérerez du caractére illusoire de la
perception de ces images. Les autres objets qui sont le son, I’odeur, le gotit, le toucher et les objets
de la perception disparaitront aussi. Ainsi, vous serez libérés du caractére illusoire de toute
perception du son, de I’odeur, du gott, des contacts corporels et des pensées. Cette contemplation
s’appelle la NON-FORME, la deuxi¢éme porte de la libération. Une fois entrés par cette porte, votre
vue sera purifiée. Et comme votre vue sera pure, vous pourrez mettre fin a toutes vos afflictions
telles que 1’avidité, la colére et I’ignorance. Une fois ces trois afflictions déracinées, vous
demeurerez dans la vision de la non-discrimination. Lorsque vous serez établis dans cette vision,
vous pourrez abandonner les vues concernant “le moi et le mien”, c’est-a-dire toutes les vues
fausses. Celles-ci n’auront plus de base ni d’occasion de se manifester. (C)

« De plus, chers bhikshus, une fois libérés de la vue du moi, vous ne considérerez plus ce que
vous voyez, entendez, ressentez et savez commedes réalités en dehors de votre perception.
Pourquoi ? Parce que la perception elle-méme se manifeste a partir de conditions. La perception,
ainsi que les conditions qui font manifester la perception, sont toutes changeantes et
impermanentes. Comme la conscience est impermanente, elle est insaisissable. Si la conscience
est vide, comme tout autre phénomeéne, que faut-il encore poursuivre ? Cette contemplation
s’appelle la NON-POURSUITE, la troisiéme porte de la libération. Une fois entrés par cette porte,
vous verrez profondément la vraie nature de tous les phénomenes, vous ne vous attacherez plus a
aucun phénomeéne, et vous ferez 1’expérience totale de la nature d’extinction de tous les
phénomeénes. (C)

« Ainsi est le sceau merveilleux du Dharma, les trois portes menant a la libération. Chers
bhikshus, si vous apprenez et mettez en pratique cet enseignement, vous atteindrez certainement
la vue pure et juste. » Tous les bhikshus furent trés heureux d’avoir entendu cet enseignement. Ils
s’inclinérent devant le Bouddha apres 1’avoir regu, et entreprirent de le mettre en pratique. (CC)

MPC-IPCAM



