Soutra du Reflet dans le Miroir
Les Chants du Ceeur
Thich Nhat Hanh

Voici ce que j’ai entendu, a I’époque ou le Tres Vénérable Mahamoggallana résidait au Parc des
Cerfs parmi les personnes appartenant au peuple Bhagga. Ce jour-1a, le Trés Vénérable appela les
bhikkhus : « Mes chers freres dans le Dharma ! »

« Oui, nous sommes 1, cher grand frére », lui répondirent-ils.

Le Vénérable Mahamoggallana dit : « Mes amis, si un bhikkhu demande a d’autres bhikkhus :
“Mes chers amis, parlez-moi, je vous prie. Ayez de la compassion pour me parler.” S’il est difficile
de lui parler, s’il a un caractére qui empéche les autres de lui parler, s’il est impatient et fermé, s’il
accepte mal les critiques constructives, les conseils et les instructions de ses amis sages dans la
pratique, ceux-ci pourront penser qu’ils ne peuvent pas communiquer avec lui, I’instruire et lui
faire confiance. Mes amis, quels sont les traits de caractére d’un bhikkhu qui font que les autres le
percoivent comme quelqu’un a qui il est difficile de parler ?

« Mes chers fréres, si un bhikkhu a des désirs et se laisse emporter par eux, cela justifie les
difficultés de ses camarades a lui adresser la parole. D’autres raisons peuvent le rendre
difficilement abordable :

il se vante constamment tout en dévalorisant les autres ;

il se met facilement en colére et se laisse affecter par celle-ci ; puis a cause de la colére, il devient
rancunier ; ou bien rancunier, il devient grincheux, proférant des paroles irritantes ;

il critique, accuse, méprise ou questionne I’ami qui lui a fait remarquer son erreur, ¢lude la réponse
en questionnant en retour son ami, répond a coté de ce qui lui est demandé, ou manifeste son
mécontentement, son irritation et sa colére ;

il est incapable de justifier ses erreurs quand on le lui demande ;

il est grossier, et il a de mauvaises intentions ;

il est jaloux, avide, rusé, trompeur, tétu ou arrogant ;

ou il se comporte comme une personne qui ne pratique pas la Voie, s’attache a ce qui est mondain
et ne lache pas prise...

Chers amis, telles sont les habitudes qui poussent le bhikkhu a s’exclure et qui empéchent ses amis
de lui parler. » (C)

« Mes amis, supposons qu’un bhikkhu demande aux autres : “Parlez- moi, s’il vous plait. Ayez de
la compassion pour me parler, mes chers amis.” Si ce bhikkhu est d’un abord facile, s’il a des
qualités qui permettent aux autres de lui parler facilement, s’il est patient, ouvert, réceptif aux



critiques, aux conseils et aux instructions de ses camarades dans la pratique, ceux-ci penseront
alors qu’il leur est aisé de I’aborder, de lui donner des conseils et d’avoir confiance en lui.

« Mes chers compagnons de pratique, quels sont les aspects du caractére d’un bhikkhu qui font
que les autres le percoivent comme quelqu’un de facile a aborder et a qui parler ?

« Chers amis, si un bhikkhu ne s’attache pas, et ne se laisse emporter par des désirs, ceci est une
qualité qui permet a ses amis de venir vers lui et de lui parler facilement.

Et voici encore d’autres qualités :

il ne se vante pas, et ne dévalorise pas les autres ;

il ne se met pas facilement en colére, et ne se laisse pas affecter par celle- ci. Puisqu’il n’est pas
en colere, il ne garde pas de rancune. Sans rancune, il n’est pas de mauvaise humeur, et ne prononce
pas de paroles irritantes ;

a son tour, il ne critique, n’accuse ni ne méprise celui qui lui a fait remarquer son erreur ;

il ne questionne pas en retour, ne se dérobe pas en posant d’autres questions, et ne répond pas a
coté a celui qui lui a montré son erreur ;

il ne manifeste pas son mécontentement, son irritation ou sa colére;

il justifie ses erreurs aupres de la personne qui le lui a demandé ;

il n’est pas grossier, et n’a aucune mauvaise intention ;

il n’est pas jaloux, avide, rusé, trompeur, tétu ou arrogant ;

il se comporte comme un moine, ne s’attache pas aux choses mondaines, et a la capacité de lacher
prise...

« Chers amis, ce sont les qualités d’un bhikkhu qui font que les autres le pergoivent comme
quelqu’un vers qui I’on peut aller, et avec qui on peut parler facilement. (C)

« Mes chers fréres, un bhikkhu devrait s’observer a travers le comportement d’un autre moine de
la maniére suivante : “Parce que cette personne a des désirs et se laisse emporter par eux, je la
trouve désagréable et ne I’aime point. Il en va de méme pour moi, si j’ai des désirs et me laisse
emporter par eux, les autres me trouveront désagréable et ne m’aimeront pas.” Mes chers fréres,
en comprenant clairement ceci, nous devrions prendre la décision suivante : je suis déterminé a ne
pas m’attacher aux désirs, et a ne pas me laisser emporter par eux. Ceci est vrai pour les autres cas,
et il nous faut suivre la méme pratique telle que ne pas nous vanter en dévalorisant les autres, ne
pas nous mettre en colére, ni nous laisser affecter par celle-ci, etc.

« Mes chers amis, nous devrions réfléchir sur nous-mémes en observant un autre bhikkhu, en
contemplant comme ceci : “Ai-je en cet instant des désirs en moi, et suis-je entrainé par eux ?” Si
en nous observant, nous nous apercevons qu’en cet instant, nous avons des désirs en nous et que
nous nous laissons entrainer par eux, nous devons donc pratiquer avec diligence afin de mettre fin
a cette formation mentale négative. Et si, en nous observant nous-mémes, nous constatons qu’en
cet instant, nous n’avons pas de désir en nous et qu’aucun désir ne nous emporte, vivons heureux
tout en sachant qu’il nous faut continuer a pratiquer avec diligence afin de nourrir de belles
formations mentales en nous. Ceci est vrai pour les autres cas, et il nous faut suivre la méme
pratique telle que ne pas nous vanter en dévalorisant les autres, ne pas nous mettre en colére ni
nous laisser affecter par celle-ci, etc.



« Mes chers amis, si pendant notre contemplation, nous voyons clairement que les formations
mentales négatives en nous ne sont pas encore transformées, nous devrions mettre toute notre
énergie dans la pratique afin d’y mettre fin. En revanche, si avec notre regard profond, nous voyons
clairement que les formations mentales négatives en nous sont déja finies, soyons heureux, tout en
sachant qu’il nous faut continuer a pratiquer avec diligence afin de nourrir davantage nos belles
formations mentales. » (C)

« Mes chers fréres, tout comme un jeune homme ou une jeune fille qui aime encore se faire beau
ou belle, qui se regarde souvent dans un miroir trés propre et treés clair ou dans un bol d’eau
parfaitement limpide, si cette personne voit une tache sur sa figure, elle la nettoiera. Et si elle n’en
voit aucune, elle sera contente et se dira : “C’est trés bien, mon visage est tres propre.” Mes chers
fréres, de la méme manicre, si pendant notre réflexion, nous constatons que nos formations
mentales négatives sont encore présentes en nous, nous pratiquerons avec diligence afin de les
transformer completement. Et si, pendant notre observation, nous nous apercevons du contraire,
vivons dans la joie tout en nous souvenant qu’il nous faut pratiquer de tout cceur afin de cultiver
davantage ces bonnes formations mentales. »

Ainsi parla le Vénérable Mahamoggallana. Les bhikkhus recurent ses paroles avec joie et
confiance. (CC)



Mercredi soir 81

il ne se vante pas, et ne dévalorise pas les autres ;

il ne se met pas facilement en colére, et ne se laisse pas affecter par celle- ci. Puisqu’il n’est pas
en colere, il ne garde pas de rancune. Sans rancune, il n’est pas de mauvaise humeur, et ne prononce
pas de paroles irritantes ;

a son tour, il ne critique, n’accuse ni ne méprise celui qui lui a fait remarquer son erreur ;

il ne questionne pas en retour, ne se dérobe pas en posant d’autres questions, et ne répond pas a
coté a celui qui lui a montré son erreur ;

il ne manifeste pas son mécontentement, son irritation ou sa colére;

il justifie ses erreurs aupres de la personne qui le lui a demandé ;

il n’est pas grossier, et n’a aucune mauvaise intention ;

il n’est pas jaloux, avide, rusé, trompeur, tétu ou arrogant ;

il se comporte comme un moine, ne s’attache pas aux choses mondaines, et a la capacité de lacher
prise...

« Chers amis, ce sont les qualités d’un bhikkhu qui font que les autres le pergoivent comme
quelqu’un vers qui I’on peut aller, et avec qui on peut parler facilement. (C)

« Mes chers fréres, un bhikkhu devrait s’observer a travers le comportement d’un autre moine de
la maniére suivante : “Parce que cette personne a des désirs et se laisse emporter par eux, je la
trouve désagréable et ne I’aime point. Il en va de méme pour moi, si j’ai des désirs et me laisse
emporter par eux, les autres me trouveront désagréable et ne m’aimeront pas.” Mes chers fréres,
en comprenant clairement ceci, nous devrions prendre la décision suivante : je suis déterminé a ne
pas m’attacher aux désirs, et a ne pas me laisser emporter par eux. Ceci est vrai pour les autres cas,
et il nous faut suivre la méme pratique telle que ne pas nous vanter en dévalorisant les autres, ne
pas nous mettre en colére, ni nous laisser affecter par celle-ci, etc.

« Mes chers amis, nous devrions réfléchir sur nous-mémes en observant un autre bhikkhu, en
contemplant comme ceci : “Ai-je en cet instant des désirs en moi, et suis-je entrainé par eux ?” Si
en nous observant, nous nous apercevons qu’en cet instant, nous avons des désirs en nous et que
nous nous laissons entrainer par eux, nous devons donc pratiquer avec diligence afin de mettre fin
a cette formation mentale négative. Et si, en nous observant nous-mémes, nous constatons qu’en
cet instant, nous n’avons pas de désir en nous et qu’aucun désir ne nous emporte, vivons heureux
tout en sachant qu’il nous faut continuer a



