
 
 
 

 
Soutra du Reflet dans le Miroir 

Les Chants du Cœur 
Thich Nhat Hanh 

 
 
 

Voici ce que j’ai entendu, à l’époque où le Très Vénérable Mahamoggallana résidait au Parc des 
Cerfs parmi les personnes appartenant au peuple Bhagga. Ce jour-là, le Très Vénérable appela les 
bhikkhus : « Mes chers frères dans le Dharma ! » 
« Oui, nous sommes là, cher grand frère », lui répondirent-ils. 
 
Le Vénérable Mahamoggallana dit : « Mes amis, si un bhikkhu demande à d’autres bhikkhus : 
“Mes chers amis, parlez-moi, je vous prie. Ayez de la compassion pour me parler.” S’il est difficile 
de lui parler, s’il a un caractère qui empêche les autres de lui parler, s’il est impatient et fermé, s’il 
accepte mal les critiques constructives, les conseils et les instructions de ses amis sages dans la 
pratique, ceux-ci pourront penser qu’ils ne peuvent pas communiquer avec lui, l’instruire et lui 
faire confiance. Mes amis, quels sont les traits de caractère d’un bhikkhu qui font que les autres le 
perçoivent comme quelqu’un à qui il est difficile de parler ? 
 
« Mes chers frères, si un bhikkhu a des désirs et se laisse emporter par eux, cela justifie les 
difficultés de ses camarades à lui adresser la parole. D’autres raisons peuvent le rendre 
difficilement abordable : 
il se vante constamment tout en dévalorisant les autres ; 
il se met facilement en colère et se laisse affecter par celle-ci ; puis à cause de la colère, il devient 
rancunier ; ou bien rancunier, il devient grincheux, proférant des paroles irritantes ; 
il critique, accuse, méprise ou questionne l’ami qui lui a fait remarquer son erreur, élude la réponse 
en questionnant en retour son ami, répond à côté de ce qui lui est demandé, ou manifeste son 
mécontentement, son irritation et sa colère ; 
il est incapable de justifier ses erreurs quand on le lui demande ; 
il est grossier, et il a de mauvaises intentions ; 
il est jaloux, avide, rusé, trompeur, têtu ou arrogant ; 
ou il se comporte comme une personne qui ne pratique pas la Voie, s’attache à ce qui est mondain 
et ne lâche pas prise... 
Chers amis, telles sont les habitudes qui poussent le bhikkhu à s’exclure et qui empêchent ses amis 
de lui parler. » (C) 
 
« Mes amis, supposons qu’un bhikkhu demande aux autres : “Parlez- moi, s’il vous plaît. Ayez de 
la compassion pour me parler, mes chers amis.” Si ce bhikkhu est d’un abord facile, s’il a des 
qualités qui permettent aux autres de lui parler facilement, s’il est patient, ouvert, réceptif aux  
 



 
critiques, aux conseils et aux instructions de ses camarades dans la pratique, ceux-ci penseront 
alors qu’il leur est aisé de l’aborder, de lui donner des conseils et d’avoir confiance en lui. 
« Mes chers compagnons de pratique, quels sont les aspects du caractère d’un bhikkhu qui font 
que les autres le perçoivent comme quelqu’un de facile à aborder et à qui parler ? 
« Chers amis, si un bhikkhu ne s’attache pas, et ne se laisse emporter par des désirs, ceci est une 
qualité qui permet à ses amis de venir vers lui et de lui parler facilement.  
Et voici encore d’autres qualités : 
 
il ne se vante pas, et ne dévalorise pas les autres ; 
il ne se met pas facilement en colère, et ne se laisse pas affecter par celle- ci. Puisqu’il n’est pas 
en colère, il ne garde pas de rancune. Sans rancune, il n’est pas de mauvaise humeur, et ne prononce 
pas de paroles irritantes ; 
à son tour, il ne critique, n’accuse ni ne méprise celui qui lui a fait remarquer son erreur ; 
il ne questionne pas en retour, ne se dérobe pas en posant d’autres questions, et ne répond pas à 
côté à celui qui lui a montré son erreur ; 
il ne manifeste pas son mécontentement, son irritation ou sa colère; 
il justifie ses erreurs auprès de la personne qui le lui a demandé ; 
il n’est pas grossier, et n’a aucune mauvaise intention ; 
il n’est pas jaloux, avide, rusé, trompeur, têtu ou arrogant ; 
il se comporte comme un moine, ne s’attache pas aux choses mondaines, et a la capacité de lâcher 
prise... 
« Chers amis, ce sont les qualités d’un bhikkhu qui font que les autres le perçoivent comme 
quelqu’un vers qui l’on peut aller, et avec qui on peut parler facilement. (C) 
 
« Mes chers frères, un bhikkhu devrait s’observer à travers le comportement d’un autre moine de 
la manière suivante : “Parce que cette personne a des désirs et se laisse emporter par eux, je la 
trouve désagréable et ne l’aime point. Il en va de même pour moi, si j’ai des désirs et me laisse 
emporter par eux, les autres me trouveront désagréable et ne m’aimeront pas.” Mes chers frères, 
en comprenant clairement ceci, nous devrions prendre la décision suivante : je suis déterminé à ne 
pas m’attacher aux désirs, et à ne pas me laisser emporter par eux. Ceci est vrai pour les autres cas, 
et il nous faut suivre la même pratique telle que ne pas nous vanter en dévalorisant les autres, ne 
pas nous mettre en colère, ni nous laisser affecter par celle-ci, etc. 
 
« Mes chers amis, nous devrions réfléchir sur nous-mêmes en observant un autre bhikkhu, en 
contemplant comme ceci : “Ai-je en cet instant des désirs en moi, et suis-je entraîné par eux ?” Si 
en nous observant, nous nous apercevons qu’en cet instant, nous avons des désirs en nous et que 
nous nous laissons entraîner par eux, nous devons donc pratiquer avec diligence afin de mettre fin 
à cette formation mentale négative. Et si, en nous observant nous-mêmes, nous constatons qu’en 
cet instant, nous n’avons pas de désir en nous et qu’aucun désir ne nous emporte, vivons heureux 
tout en sachant qu’il nous faut continuer à pratiquer avec diligence afin de nourrir de belles 
formations mentales en nous. Ceci est vrai pour les autres cas, et il nous faut suivre la même 
pratique telle que ne pas nous vanter en dévalorisant les autres, ne pas nous mettre en colère ni 
nous laisser affecter par celle-ci, etc. 



 
 
 

 
« Mes chers amis, si pendant notre contemplation, nous voyons clairement que les formations 
mentales négatives en nous ne sont pas encore transformées, nous devrions mettre toute notre 
énergie dans la pratique afin d’y mettre fin. En revanche, si avec notre regard profond, nous voyons 
clairement que les formations mentales négatives en nous sont déjà finies, soyons heureux, tout en 
sachant qu’il nous faut continuer à pratiquer avec diligence afin de nourrir davantage nos belles 
formations mentales. » (C) 
 
« Mes chers frères, tout comme un jeune homme ou une jeune fille qui aime encore se faire beau 
ou belle, qui se regarde souvent dans un miroir très propre et très clair ou dans un bol d’eau 
parfaitement limpide, si cette personne voit une tache sur sa figure, elle la nettoiera. Et si elle n’en 
voit aucune, elle sera contente et se dira : “C’est très bien, mon visage est très propre.” Mes chers 
frères, de la même manière, si pendant notre réflexion, nous constatons que nos formations 
mentales négatives sont encore présentes en nous, nous pratiquerons avec diligence afin de les 
transformer complètement. Et si, pendant notre observation, nous nous apercevons du contraire, 
vivons dans la joie tout en nous souvenant qu’il nous faut pratiquer de tout cœur afin de cultiver 
davantage ces bonnes formations mentales. » 
 
Ainsi parla le Vénérable Mahamoggallana. Les bhikkhus reçurent ses paroles avec joie et 
confiance. (CC) 
  



Mercredi soir 81 
il ne se vante pas, et ne dévalorise pas les autres ; 
il ne se met pas facilement en colère, et ne se laisse pas affecter par celle- ci. Puisqu’il n’est pas 
en colère, il ne garde pas de rancune. Sans rancune, il n’est pas de mauvaise humeur, et ne prononce 
pas de paroles irritantes ; 
à son tour, il ne critique, n’accuse ni ne méprise celui qui lui a fait remarquer son erreur ; 
il ne questionne pas en retour, ne se dérobe pas en posant d’autres questions, et ne répond pas à 
côté à celui qui lui a montré son erreur ; 
il ne manifeste pas son mécontentement, son irritation ou sa colère; 
il justifie ses erreurs auprès de la personne qui le lui a demandé ; 
il n’est pas grossier, et n’a aucune mauvaise intention ; 
il n’est pas jaloux, avide, rusé, trompeur, têtu ou arrogant ; 
il se comporte comme un moine, ne s’attache pas aux choses mondaines, et a la capacité de lâcher 
prise... 
« Chers amis, ce sont les qualités d’un bhikkhu qui font que les autres le perçoivent comme 
quelqu’un vers qui l’on peut aller, et avec qui on peut parler facilement. (C) 
« Mes chers frères, un bhikkhu devrait s’observer à travers le comportement d’un autre moine de 
la manière suivante : “Parce que cette personne a des désirs et se laisse emporter par eux, je la 
trouve désagréable et ne l’aime point. Il en va de même pour moi, si j’ai des désirs et me laisse 
emporter par eux, les autres me trouveront désagréable et ne m’aimeront pas.” Mes chers frères, 
en comprenant clairement ceci, nous devrions prendre la décision suivante : je suis déterminé à ne 
pas m’attacher aux désirs, et à ne pas me laisser emporter par eux. Ceci est vrai pour les autres cas, 
et il nous faut suivre la même pratique telle que ne pas nous vanter en dévalorisant les autres, ne 
pas nous mettre en colère, ni nous laisser affecter par celle-ci, etc. 
« Mes chers amis, nous devrions réfléchir sur nous-mêmes en observant un autre bhikkhu, en 
contemplant comme ceci : “Ai-je en cet instant des désirs en moi, et suis-je entraîné par eux ?” Si 
en nous observant, nous nous apercevons qu’en cet instant, nous avons des désirs en nous et que 
nous nous laissons entraîner par eux, nous devons donc pratiquer avec diligence afin de mettre fin 
à cette formation mentale négative. Et si, en nous observant nous-mêmes, nous constatons qu’en 
cet instant, nous n’avons pas de désir en nous et qu’aucun désir ne nous emporte, vivons heureux 
tout en sachant qu’il nous faut continuer à 
 
 
 


