
JPC Samedi 17 janvier 2026 
Les Chants Du Coeur (Fr) - Sr Dinh Nghiêm  

- La Voie Du Milieu, Les 12 Liens 

Pour vous qui êtes là pour la première fois, je voudrais expliquer un tout petit peu. Nous 
avons un cahier de chants en vietnamien et en français. Selon dans ces deux cahiers de 
chants, il y a tous les jours, il y a les chants préparés pour chaque jour. 

Par exemple, le chant du lundi matin, le chant du lundi soir, et ça va jusqu'à la fin de la 
semaine, mardi matin, mardi soir, etc. Nous n'avons pas la même organisation dans le cahier 
de chants pour les autres langues, notamment en anglais. Et le cahier de chants organisé de 
cette manière est une révolution de Thay, notre maître, parce que quand Thay était novice, 
le premier jour qu »il a rejoint la vie monastique, le livre de chants qu'il utilisait pour chanter 
dans ce cahier de chants pour les moines et les moniales, il n'y a que deux chants. 

Tous les jours, les moines et les moniales chantaient le même chant le matin et tous les 
jours, quelques personnes dans le temple, les novices ou les aspirants, chantent un autre 
chant dans l'après-midi. Et le chant du matin est composé de plusieurs mantras, des 
dharanis, et c'est le même chant et pour l'après-midi, c'est un chant, c'est comme une 
cérémonie, un chant pour les esprits affamés. Et Thay, avant l'an 2000, en 1996-97, Thay a 
refait un livre de chants composé de plein de soutras qu'il avait sélectionnés. 

Et comme ça, tous les jours, nous pouvons chanter différents soutras et ce sont les soutras 
très importants que Thay avait sélectionnés. Tout d'abord, il a fait ce livre en vietnamien et 
le cahier de chants, ce livre de chants a été traduit en anglais, mais pas exactement pareil. 
C'est-à-dire, dans le livre de chants en anglais, il y avait une liste, il y a une liste de soutras, 
une liste de cérémonies, mais ce n'est pas exactement comme ce que Thay avait composé 
en vietnamien. 

Et quand nous avons traduit ce livre de chants en français, nous avons gardé exactement le 
même format. Et c'est pour ça, l'année dernière, nous avons commencé depuis le premier 
jour, le premier chant du lundi matin et à la fin de l'année dernière, nous nous sommes 
arrêtés avec le chant du mercredi matin, le premier chant du mercredi matin. Et sachez que 
l'ordre des soutras n'est pas très important dans le cahier de chants en vietnamien, sauf le 
premier soutra du livre de chants, le soutra du diamant. 

Et ça, intentionnellement, Thay a choisi le soutra du diamant pour mettre en premier dans 
ce livre de chants parce que Thay a dit que notre tradition est la tradition de la méditation, 
tradition zen. Et le soutra du diamant est le soutra le plus important, le soutra symbolique, le 
soutra fondamental dans la tradition zen, dans la tradition de méditation. Je préfère utiliser 
le mot méditation ou dhyana en sanscrit parce qu'en Occident, quand on utilise le mot zen, 
on pense souvent à la tradition zen japonais. 

Voilà, je viens de vous expliquer pourquoi nous sommes là au soutra sur la voie du milieu. Et 
la dernière fois, nous avons cru que nous finissions l'étude de ce soutra, mais en pensant à la 
nouvelle année, je me suis dit « il faut que j'explique un peu plus sur ce soutra, sur les douze 
liens de l'interdépendance, les douze liens vers la fin du soutra ».  

 1



Parce que si nous n'étudions pas soigneusement, avec plus de temps et attention ces douze 
liens, nous pouvons mal comprendre facilement, nous pouvons avoir des malentendus. Alors 
le soutra a commencé avec la vue juste et le Bouddha a bien expliqué la vue juste, c'est une 
vue qui transcende tous les extrêmes, l'être, le non-être, naissance, mort. 

C'est très clair, on a vu cela très clairement. Et puis à la fin du soutra, le Bouddha a expliqué 
aussi, le Bouddha a élaboré un peu plus en parlant des douze liens. Et la première partie, 
nous avons vu clairement la signification de la vue juste et nous avons dit aussi que malgré 
l'étude, les explications, et je vois encore dans la communauté de temps en temps, il y en a 
qui comprennent mal, qui ne comprennent pas très bien en disant par exemple une phrase « 
bon je prends la voie du milieu », dans le contexte que « bon je fais un compromis ». Alors 
ça, c'est faux parce que la voie du milieu, comme la dernière fois je vous ai dit que la voie du 
milieu ne signifie pas qu'on additionne les deux et puis on divise en deux pour prendre le 
milieu. 

Par exemple, je dis un exemple « je veux commencer la journée de la pleine conscience à 7 
heures ». Et puis d'autres personnes veulent commencer à 8 heures et puis moi je dis « bon 
je prends la voie du milieu, on va commencer à 7h30 ». Et là c'est faux. Ça c'est un 
malentendu de la voie du milieu parce que la voie du milieu ne signifie pas qu'on additionne 
les deux et puis on divise en deux. Ce qu'on fait, si on additionne les deux et puis on divise 
en deux, ça c'est la modération. 

Si on peut utiliser un mot, si on veut utiliser un mot, on peut dire « bon je prends la moitié » 
ou bien c'est un compromis ou c'est quelque chose comme ça. Mais la voie du milieu, si on 
comprend comme ça, alors c'est complètement faux. La voie du milieu signifie qu'on 
transcende l'être, le non-être, la naissance, la mort, on transcende toutes les notions 
d'extrême comme venir, partir, l'un, plusieurs, naissance et mort. 

Donc la dernière fois pour nous c'est très clair ça. Et puis la deuxième partie du soutra, le 
Bouddha a parlé des douze liens. Des douze liens, en anglais c'est co-arising 
interdependence et en français on peut dire les douze liens de l'interdépendance. 

Voilà, nous avons des douze liens qui commencent avec l'ignorance. La deuxième partie du 
soutra, le Bouddha a dit que quand on s'attache à l'être, ça c'est une vue d'extrême, une vue 
fausse. Et quand on s'attache au non-être, c'est une autre vue fausse. 

Et le Bouddha, il quitte ces deux extrêmes et il parle de la voie du milieu, c'est-à-dire ceci est 
parce que cela est, ceci est né parce que cela est né. Et puis le Bouddha continue de 
l'ignorance, à partir de l'ignorance, nous avons la formation. De la formation, nous avons la 
conscience. 

De la conscience, il y a psychosoma. À partir du psychosoma, il y a les six organes d'essence 
et les objets des six organes d'essence. Et puis à partir de ça, il y a le contact, et puis la 
sensation, et puis à partir de la sensation, il y a l'attachement, et puis le saisir, et puis l'être, 
et puis la naissance, et puis la vieillesse, et la mort. 

Et c'est comme ça que la souffrance s'accumule en un grand bloc. Alors vous voyez que cette 
présentation peut causer beaucoup de malentendus si nous ne l'étudions pas à fond, parce 
que ça c'est une explication linéaire. À partir de l'ignorance, il y a la formation. 

Alors je vais vous expliquer chaque mot. L'ignorance, à partir de l'ignorance, il y a la 
formation. Formation signifie tout phénomène. 

 2



Nous avons appris ce mot, nous avons déjà vu ce mot plusieurs fois dans des soutras. 
Formation signifie tout simplement phénomène, ou bien dharma en minuscule. Tous les 
phénomènes, tout ce qui se forme à partir des conditions s'appelle formation. 

Et nous avons les formations physiques, nous avons les formations psychiques. Notre corps 
est une formation, la colère est une formation, la table est une formation. Et dans d'autres 
traductions, il y a aussi un autre mot qui est impulsion, ou bien en anglais c'est in process. 

Mais on peut utiliser formation aussi. Quand les traducteurs utilisent in process ou 
impulsion, ça veut dire qu'à partir de l'ignorance, quand nous avons la colère, alors c'est une 
impulsion qui nous dérange, qui nous cause la souffrance. Et pour ça, il y a aussi un autre 
mot dans la traduction. 

Mais je pense que formation est une bonne traduction aussi, on peut garder. Et puis à partir 
d'un phénomène, de cette formation, il y a la conscience, notre conscience, et puis 
psychosoma, psycho. Ce mot signifie quelque chose à voir avec la psychologie, avec le 
mental, avec la conscience. 

Et puis soma, c'est le corps physique. Et vous voyez, quand vous voyez ces douze liens, vous 
pouvez penser très facilement à la cause de notre naissance, la cause du cercle du samsara, 
c'est-à-dire parce que nous avons encore l'ignorance, nous ne sommes pas encore éveillés, 
et c'est pour ça que nous sommes nés. Nous avons cette conscience, et puis nous sommes 
nés avec un corps, avec les six organes sensoriels, et puis comme nous avons ce corps, nous 
avons des contacts, et puis nous avons des sensations, et puis nous nous attachons à notre 
monde, et puis nous cherchons à saisir, à obtenir, et puis c'est comme ça que le cycle des 
naissances et de la mort continue sans fin. 

Et cette présentation peut causer de telles pensées, de telles croyances. Mais si on pense de 
cette manière, alors ça ne va pas du tout, parce que tout au début, nous avons bien étudié 
qu'il faut transcender, qu'il faut nous libérer des notions être, de non-être, et cette 
présentation peut causer des malentendus, parce qu'on pense à un soi, un soi qui continue 
dans un cercle du samsara, dans la réincarnation. Et nous savons très bien, vous savez 
qu’avant l'éveil du Bouddha, en Inde, il y avait beaucoup, beaucoup de traditions spirituelles 
bien établies, et la notion de la réincarnation et du cercle samsara était déjà avant l'éveil du 
Bouddha. 

Et cette présentation, si on ne fait pas attention, on peut penser au cercle du samsara, et 
puis à l'origine de mon existence, ce qui est complètement l'opposé des enseignements du 
Bouddha. Et le Bouddha nous a bien dit que tout enseignement, tout ce qui va à l'encontre 
du non-soi, de l'impermanence et du non-soi et du nirvana, alors ce n'est pas du tout 
enseigné par le Bouddha. Et comme pour certains d'entre vous, si vous avez étudié la 
psychologie bouddhique, ou l'étude de la conscience, vous savez que dans notre conscience 
profonde, nous avons le tréfonds et puis nous avons le manas. 

Et le manas, profondément inné en nous, nous avons la notion du soi, nous sommes 
tellement attachés au soi, au mien. Et quand nous étudions les douze liens de cette manière, 
tout de suite, notre tendance est de penser à notre conscience, à notre psychosoma qui est 
là, dans ce cercle de samsara et qui continue avec les réincarnations. Et pourtant nous avons 
bien étudié, nous savons très bien que tout inter-est. 

 3



Quand nous avons étudié les quatre nobles vérités, nous savons très bien que la première 
noble vérité est la souffrance, et la souffrance inter-est avec les causes de la souffrance, avec 
la cessation de la souffrance, et surtout, elle inter-est avec le chemin octuple. Et donc, nous 
avons bien vu aussi dans le chemin octuple, tout inter-est. Les huit éléments du chemin 
octuple inter-sont. 

Dans la concentration, il y a la pleine conscience, dans la vue juste, il y a la pleine 
conscience, il y a tout. Dans l'un, il y a tout. Et c'est pareil pour les douze liens. 

Nous devons voir que dans l'ignorance, il y a tout. Il y a la formation, il y a psychosoma, il y a 
les six organes sensoriels, il y a la naissance, la mort, il y a tout. Et l'ignorance nourrit 
l'attachement, l'ignorance nourrit la formation, l'attachement, et les onze éléments. 

Et puis, l'attachement nourrit aussi l'ignorance. L'ignorance nourrit l'attachement, et aussi 
l'attachement nourrit l'ignorance. Nous devons, nous devrions refaire ça en cercle. 

Et il y a un filet, il y a vraiment un filet étroit entre tous ces douze liens. Et nous ne pouvons 
pas présenter ces douze liens de manière linéaire, comme ça. Et en lisant le Sutra, si nous 
recopions ce qui est dit dans le Sutra, et nous présentons un schéma comme ça, on peut 
faire un schéma comme ça. 

Et c'est très dangereux de comprendre de cette manière. Maintenant, je répète pour que 
vous compreniez tous ces mots d'abord, avant qu'on n'aille plus loin. Quand il y a 
l'ignorance, il y a une formation, une formation des phénomènes, notamment une 
conscience. 

Et puis, à partir de la conscience, il y a aussi le Soma, le corps physique. Et jusque là, pour 
comprendre, on peut expliquer quelque chose comme par exemple, quand vous voyez, 
quand vous regardez votre main, quand vous regardez votre corps, vous voyez qu'il y a aussi 
la conscience dans votre corps, dans votre main. Il y a tout dans votre corps et dans votre 
main. 

Dans votre corps, il y a tous les gènes. Il y a tous les gènes que vous avez reçus des 
générations de vos ancêtres. Et vous avez reçu aussi la sagesse, la vision profonde, la 
manière de réfléchir, la manière de vous comporter. 

Vous avez reçu tout ça des générations d'ancêtres. Vous n'avez pas reçu seulement, vous 
n'avez pas reçu seulement les gènes en ce qui concerne le sang, le type de sang, la couleur 
de cheveux, la couleur des yeux. Vous ne recevez pas seulement tout ça physiquement en ce 
qui concerne les gènes physiques, mais vous recevez aussi les habitudes. 

Vous êtes d'accord avec moi ? Je me souviens l'année dernière, je vous ai raconté l'histoire 
d'une soeur dans notre communauté. Elle a été adoptée dès sa naissance et quand elle a 
grandi, grâce à Facebook, elle a retrouvé ses parents, ses parents génétiques. Et elle a invité 
sa maman génétique de venir au village des Pruniers, au Hamon-Nouveau. 

Et nous avons été très, très étonnés de voir que la manière de parler de notre soeur est 
exactement la manière de parler de sa maman. Et on a été très, très étonnés de voir qu'il y a 
des habitudes dans notre comportement. Nous avons reçu de nos parents ou de nos 
ancêtres sans le savoir. 

 4



Nous n'avons pas du tout grandi. Cette soeur, elle n'a pas du tout grandi avec sa maman et 
pourtant, quand on l'a vue parler, c'est exactement la même manière de sa maman. Alors, 
dans notre corps, il y a la conscience, non seulement notre propre conscience, nos pensées, 
notre manière, nos habitudes, mais aussi tout ça, ça vient de nos ancêtres. 

Alors ce corps est une manifestation de notre conscience, parce que nos habitudes 
d'alimentation, nos habitudes dans notre vie quotidienne contribuent à notre corps, à cette 
apparence, à notre corps physique. Nos habitudes, dans la manière dont nous mangeons, 
dans nos buvons, nos habitudes dans notre vie quotidienne, si nous aimons faire des 
exercices, si nous aimons le sport, tout ça, ça contribue à notre corps physique, à notre 
apparence, à notre forme physique. C'est pour ça, en regardant notre corps, nous voyons 
notre conscience. 

En regardant le psycho, nous voyons le soma. Soma signifie la forme physique, le corps, et 
psycho signifie conscience. Et ces deux éléments sont inséparables, ils inter-sont, nous ne 
pouvons pas les séparer. 

Et dans le psychosoma, nous avons les dix organes sensoriels, c'est-à-dire l'œil, l'oreille, le 
nez, la langue, le corps, et aussi le mental. Dans la psychologie bouddhique, notre mental est 
considéré comme un des six organes sensoriels. Et puis, quand l'œil est en contact avec 
l'image, nous avons la vue, et nous avons une conscience visuelle. 

Dans notre psychosoma, nous avons les dix organes sensoriels et les dix objets d'essence, et 
puis, à partir de ces éléments, nous avons le contact. Dès que nous avons l'œil, nous avons 
le contact parce que les yeux regardent et les yeux sont en contact avec l'image. Quand vous 
avez les yeux, vous regardez et vous êtes en contact avec les images. 

Et c'est pour ça, le contact est une formation mentale universelle. Dès que nous sommes 
éveillés, nous sommes constamment en contact avec les objets d'essence, les objets de nos 
organes sensoriels. Alors, jusque-là, est-ce que c'est clair pour tout le monde ? Un, deux, 
trois, quatre, cinq, six, sept, les sept liens, est-ce que c'est clair ? Vous comprenez, à partir de 
l'ignorance, il y a une formation. 

Cette formation peut être la colère ou quelque chose comme ça. Un phénomène, à partir de 
l'ignorance, il y a des phénomènes comme la colère, comme la souffrance. Et puis, à partir 
de cette formation, il y a aussi la formation de la conscience. 

Et puis, dans la conscience, à partir de la formation de la conscience, il y a la formation du 
corps, de la formation physique, formation des phénomènes physiques. Là, on arrive à 
psychosoma, et puis, une fois qu'il y a le psychosoma, il y a les dix organes sensoriels et les 
objets d'essence. Et une fois qu'il y a les six organes sensoriels, il y a le contact. 

Et quand nous sommes en contact avec les images, avec les sons, avec le goût, nous avons 
une sensation. Et une sensation est aussi une formation mentale universelle qui est toujours 
là quand on est éveillé. Et il y a les sensations agréables, les sensations désagréables, il y a 
les sensations neutres. 

Et dès qu'il y a une sensation agréable, il y a l'attachement. Nous nous attachons à ces 
sensations agréables. Et dès qu'il y a l'attachement, nous cherchons à saisir, à obtenir, à 
garder ces sensations agréables ou les objets qui mènent à ces sensations agréables. 

 5



Et à partir de l'attachement et du saisi, il y a l'être, la naissance. Et quand il y a la naissance, 
quand nous sommes nés, nous ne pouvons pas éviter la vieillesse et la mort. Et cette 
présentation des douze liens, est-ce que tout le monde comprend bien chaque mot, chaque 
lien ? Et au cours des siècles, à partir de ces enseignements du Bouddha, beaucoup, 
beaucoup de maîtres ont développé cet enseignement, ces douze liens pour expliquer à 
leurs élèves. 

Et au cours des siècles, nos maîtres ont élaboré pour nous expliquer ces douze liens, comme 
la cause du cercle de Samsara. Alors déjà, ces douze liens sont mis dans les trois temps, dans 
le passé, dans le moment présent et dans le futur. Alors dans le passé, parce que nous avons 
eu l'ignorance et la formation, alors c'est pour ça qu'aujourd'hui nous avons cette 
conscience et ce corps et ces six organes sensoriels. 

Et puis nous avons le contact et à cause de tout ça, nous avons aussi les sensations, 
l'attachement, le saisir, l'être. Et à cause de tout ça, dans le futur, nous allons continuer dans 
le cercle de Samsara des naissances et des morts. Est-ce que vous voyez, au cours des 
siècles, maintenant quand vous lisez les livres bouddhistes, les livres bouddhiques, 
l'Abhidharma ou les livres bouddhiques qui expliquent les douze liens, vous tombez souvent 
sur ces explications. 

Dans les trois temps, dans le passé, nous avons eu dans le passé, nous avons vécu 
l'ignorance et c'est pour ça, dans le moment présent, nous avons ce corps, nous avons cette 
conscience et nous allons continuer dans ce cercle de Samsara, c'est-à-dire dans le futur, 
nous allons continuer dans ce cercle de Samsara des naissances, des vieillesses et des morts. 
Et puis il y a aussi une autre explication avec les causes et rétributions. Il y a un filet de 
causes et d'effets ou bien causes et rétributions dans cette vie. 

Quand on fait quelque chose, alors il y aura les résultats, il y a les résultats ou la 
conséquence ou l'effet. Alors dans le passé, nous avons l'ignorance et c'est pour ça, le 
résultat, nous avons vécu dans l'ignorance et le résultat aujourd'hui, c'est d'avoir ce corps et 
vivre dans ce monde. Et parce que tous les jours, nous sommes en contact, nous avons des 
sensations, nous avons de l'attachement, nous cherchons à saisir, à obtenir et c'est pour ça, 
le résultat ou la conséquence dans le futur, c'est que nous continuons dans ce cercle de 
Samsara des naissances et des morts. 

Alors ça, c'est la présentation ordinaire que nous trouvons partout, la présentation des 
causes et rétributions, la présentation des douze liens dans les trois temps, dans les deux 
couches de causes et rétributions ou causes et effets ou causes et fruits, comme vous voulez 
l'utiliser comme mot. Et je me souviens, quand je suis devenue moniale et quand j'étais 
encore novice, en 1900, je suis devenue novice en 1993, et cette année-là, quand Thay a vu 
que la communauté monastique a commencé à s'établir, alors Thay a passé deux retraites 
d'hiver, deux retraites de trois mois, à nous enseigner le bouddhisme de base, les bases, le 
bouddhisme fondamental, comme nous pouvons appeler ça, comme bouddhisme 101, à 
l'université aux États-Unis, vous savez, il y a beaucoup de sujets, et pour le premier cours de 
base essentiel, on appelle ça 101, 1-0-1, dans le classement des cours.  

Alors Thay nous a offert, Thay a passé des mois, je me souviens, une retraite de trois mois 
cet hiver-là, et puis Thay a continué à enseigner le printemps suivant, et puis encore une 
retraite de trois mois, Thay nous a enseigné vraiment le bouddhisme de base, et Thay nous a 
enseigné ces douze liens. 

 6



Et puis, en l'an 2012, à une retraite de trois mois, Thay nous a renseigné encore les douze 
liens, c'est-à-dire trente ans après. Presque trente ans après, il nous a encore enseigné les 
douze liens, mais on a vu avec plus de vision profonde que Thay a eue après trente ans de 
pratique. Et juste pour vous dire que cet enseignement des douze liens est quelque chose de 
difficile à comprendre, ce n'est pas facile, maintenant nous pouvons retourner au premier 
fichier, et quand Thay nous a montré la présentation des douze liens courante, il nous a 
montré aussi une autre présentation qui est plus positive, comme ce que Thay a fait pour le 
chemin octuple, vous vous souvenez, quand Thay nous a enseigné le chemin octuple, il a 
montré en même temps un autre chemin. 

Le chemin octuple est appelé le noble chemin octuple, et puis ensuite Thay nous a présenté 
aussi l’ignoble chemin octuple, vous vous souvenez, parce que tout intérêt, quand nous 
parlons de la vue juste, alors il y a tout de suite la vue fausse. S'il n'y a pas la vue fausse, il n'y 
aurait pas la vue juste, et c'est pour ça, pour le chemin octuple, pour le noble chemin 
octuple, Thay nous a présenté à côté le ignoble chemin octuple. S'il y a la vue fausse, qu'est-
ce que ça entraîne ? Et c'est pour les douze liens, Thay a dit que l'ignorance ne peut pas être 
sans une clarté d'esprit, sans la vue juste, sans la pensée juste, c'est pour ça, de manière 
positive, Thay nous a présenté ces douze liens. 

Alors si nous pratiquons la pleine conscience, si nous pratiquons la respiration consciente, la 
marche méditative, la méditation assise, nous avons une clarté d'esprit, notre esprit est clair, 
nous avons la pensée juste.  

Quand nous avons la pensée juste, une clarté d'esprit, nous avons beaucoup 
d'enthousiasme, nous avons beaucoup d'énergie et nous avons une grande aspiration, nous 
avons envie de pratiquer, de transformer notre propre souffrance pour aider nos proches à 
faire la même chose. Et puis c'est pour ça, quand nous avons une clarté d'esprit, un esprit 
clair, nous avons une grande aspiration. 

Et à partir de cette grande aspiration, nous pratiquons et puis nous avons la vision profonde. 
Alors tout ça c'est l'opposé des douze liens que nous venons de voir de manière négative. 
Est-ce que nous pouvons voir aussi les douze liens vus de manière négative ? Alors vous 
voyez, Thay nous a montré aussi l'intérêt, la nature de l'intérêt de ces douze liens. 

Sans clarté d'esprit, il n'y aura pas l'ignorance. Sans l'ignorance, il n'y aura pas un esprit clair. 
Et puis dans les premiers douze liens, dans cette conscience, il y a l'ignorance, il y a 
l'attachement. 

Quand nous étudions la psychologie bouddhique, dès que nous parlons de la conscience, 
nous voyons toute la conscience du tréfonds. Dans la conscience du tréfonds, il y a toutes les 
graines. Il y a la graine de l'ignorance, mais il y a aussi la graine de l'éveil. 

Et quand nous pratiquons, nous pouvons transformer cette conscience en une conscience 
claire et pure. C'est la vision profonde. Et quand nous regardons conscience, quand nous 
voyons le mot conscience ici, nous devons comprendre la conscience individuelle et la 
conscience collective. 

Dans notre conscience individuelle, il y a la conscience collective aussi. Dans le cercle de 
Samsara, nous ne sommes pas maîtres de nous-mêmes. Nous nous manifestons, notre corps 
et notre conscience se manifestent à partir du karma que nous avons créé nous-mêmes. 

 7



Mais les grands êtres comme les bouddhisatvas et les bouddhas qui sont éveillés, leur 
conscience est une conscience pure et claire. Ils ont atteint l'éveil. Et c'est pour ça, ici, de 
manière positive, on n'utilise plus le mot conscience, mais on utilise le mot vision profonde. 

Ou bien, si on veut garder le mot conscience, on peut mettre conscience pure et claire. Et 
pour les bouddhas et les bouddhisatvas, ils choisissent leur manifestation pour aider le 
monde. Et on appelle leur corps comme un corps de manifestation. 

Ils peuvent se manifester en enfant, en médecin, en mendiant. Quand ils vont dans le 
monde, ils se manifestent comme un enfant pour aider les autres enfants. Quand ils veulent 
aider le monde des personnes qui souffrent dans la guerre, ils peuvent se manifester dans la 
guerre pour aider les guerriers. 

Ils peuvent se manifester comme ceux qui souffrent avec les addictions pour aider les 
personnes, pour aider ces personnes. Ils choisissent où aller pour aider le monde. Ils 
choisissent leur corps de manifestation. 

Ils peuvent se manifester en enfant, ou bien en prostituée ou en guerrier pour aider ce 
monde-là. Ils se manifestent pour aider. Et c'est le corps de manifestation qu'ils choisissent. 

Ils ne sont pas contrôlés ou conditionnés par leur karma comme nous. C'est pour ça qu'on 
met ici corps de manifestation et corps de fonction. Corps de manifestation. 

Ils choisissent pour se manifester et pour fonctionner, pour aider, pour travailler, pour aider. 
Et leur contact est un pur contact, un contact en pleine conscience. On peut mettre aussi 
contact en pleine conscience. 

Et leur sensation est une sensation en pleine conscience. Au lieu d'avoir des attachements 
comme nous, alors ils ont la beauté aimante, la compassion, la joie. Ils sont maîtres d'eux-
mêmes. 

Ils ne cherchent pas à saisir comme nous parce que ils ont l'esprit d'équanimité. Ils voient 
tout sans attachement. Ils voient la nature de l'intérêt d'être dans chaque phénomène, dans 
chaque chose. 

C'est pour ça qu'ils ont un esprit d'équanimité et une discrimination. Leur existence, c'est 
une existence merveilleuse, une grande vacuité. Ils sont de naissance. 

Ce sont les douze liens vus de manière positive. Si nous pratiquons la pleine conscience, 
petit à petit, nous nous approchons de ces douze liens de manière positive, comme les 
Bodhisattvas et les Bouddhas. Dans plusieurs soutras, si vous fouillez dans cette forêt de 
soutras, vous verrez que dans beaucoup de soutras, le Bouddha a parlé de neuf liens et pas 
douze.


Dans un soutra très important, le soutra Mahanidana, c'est-à-dire le soutra de causalité, le 
Bouddha a parlé de neuf liens. Parmi les soutras en Pali et les soutras en chinois, il y a aussi 
un soutra dans lequel le Bouddha a parlé de dix liens. Quand je parle des soutras en Pali et 
quand je parle des soutras en chinois, tout de suite, dans les deux écoles, le soutra a le 
même enseignement du Bouddha.


L'année dernière, nous avons étudié les deux écoles, l'école du sud et l'école du nord, vous 
vous souvenez ? L'école du sud, quand le bouddhisme s'est propagé dans le sud, alors tous 
les enseignements du Bouddha sont préservés en Pali. 


 8



Et quand le bouddhisme s'est propagé dans le nord, tous ces enseignements sont préservés 
dans le canon chinois. Et quand, tout à l'heure, je vous ai dit que dans les soutras en Pali et 
en chinois, nous avons trouvé le même soutra, ça veut dire que les deux soutras sont 
propagés très loin, dans le nord, dans le sud, et quand même on a trouvé le même 
enseignement du Bouddha, le même soutra.


Dans un soutra, le Bouddha a parlé de ses liens, mais il a mentionné seulement dix liens. Et 
puis dans d'autres soutras, le Bouddha a parlé de quatre liens, de cinq liens, de six liens. 
Alors ça nous montre qu'il ne faut pas, quand nous étudions ces douze liens, il faut les 
étudier avec un esprit libre, avec beaucoup d'ouverture d'esprit. 

Il ne faut pas nous attacher à ce nombre de liens, il ne faut pas nous attacher à chaque mot. 
C'est très libre. Il nous a enseigné ça, et si nous nous attachons aux mots, on va avoir des 
malentendus. 

Dans le grand soutra Maha Nidana, le Bouddha a parlé de neuf liens, et le Bouddha n'a pas 
mentionné l'ignorance, la formation et les six organes sensoriels et les objets de ces organes 
sensoriels. Et pourquoi le Bouddha n'a pas mentionné ces trois liens ? C'est parce que dans 
la conscience, il y a déjà l'ignorance, il y a déjà les six organes des sens et leurs objets, vous 
voyez ? Et il y a aussi la formation dans la conscience. Alors quand le Bouddha a étalé et 
présenté les douze liens, c'est pour aller dans plus de détails, pour nous expliquer, pour nous 
aider à comprendre. 

Mais ce ne sont pas les enseignements absolus. Si nous voulons parler d'un seul lien, c'est 
possible, c'est possible aussi parce que, revenons au soutra, avant de parler des douze liens, 
le Bouddha a dit que l'attachement à l'être est une vue fausse, l'attachement au non-être est 
une autre vue fausse. Le Bouddha quitte ces deux vues fausses et il parle de la voie du 
milieu, c'est-à-dire ceci est parce que cela est, ceci est né parce que cela est né. 

Alors si nous parlons d'un seul lien, alors c'est ça, ce seul lien: « ceci est, car cela est », ceci 
est né, car cela est né ». Et ça, ce seul lien résume tout. Et si nous voulons parler de douze 
liens, de deux liens, parce que nous avons vu que le Bouddha a parlé de neuf liens, de dix 
liens, et puis dans d'autres soutras, le Bouddha a parlé de quatre liens, alors maintenant 
nous pouvons énumérer. 

Si nous parlons d'un seul lien, alors c'est ça, ceci est, car cela est, ceci est né, car cela est né. 
Si nous pouvons, si nous voulons parler de deux liens seulement, alors nous pouvons parler 
de causes et conditions. Si nous voulons utiliser seulement trois liens, alors nous pouvons 
parler de trois temps, passé, présent et futur. 

Si nous voulons parler de quatre liens, nous pouvons mentionner, nous pouvons garder 
l'ignorance, formation, naissance, vieillesse et mort. Si nous voulons garder seulement cinq 
liens, nous pouvons, comme le Bouddha, le Bouddha a parlé dans un autre soutra, le 
Bouddha a parlé seulement de l'attachement, du saisi, de l'être, de la naissance, de la 
vieillesse et la mort. Alors tout ça, c'est pour vous dire qu'il ne faut pas nous attacher aux 
mots, aux liens. 

Si nous étudions ces douze liens aujourd'hui, c'est pour comprendre quand vous lisez 
d'autres livres, quand vous entendez d'autres enseignements, vous comprenez de quoi il 
s'agit, parce que c'est un enseignement profond et pas facile à comprendre. Parce qu'une 
fois, je me souviens, quand j'étais novice, Thay, dans un enseignement, Thay a dit qu'un jour 

 9



le Bouddha a demandé à Ananda, si Ananda a compris l'enseignement de la causalité, si 
Ananda a compris ces douze liens, s'il a compris les enseignements de l'interdépendance, et 
Ananda a tout de suite répondu « oui cher Bouddha, j'ai compris ». Et le Bouddha l'a arrêté 
tout de suite, il a dit « non Ananda, il ne faut pas dire ça ». Cet enseignement est très très 
très profond et il faut étudier, il faut encore prendre le temps pour étudier, contempler et 
pratiquer. Tu crois que tu as compris, mais au fait, je pense que tu n'as pas encore compris. 

Il faut faire très attention, il faut encore, prendre encore le temps pour étudier et mettre en 
pratique. Et je me souviens, en tant que novice, quand j'ai entendu cet enseignement, 
depuis, je fais toujours très très attention et je n'osais jamais dire à Thay que j'ai compris, 
que j'ai compris ceci ou cela. Parce que j'ai compris que j'ai saisi avec mon intellect, mon 
intellectuel. 

Avec mon intellectuel, oui, j'ai l'impression que j'ai compris de quoi Thay parlait et je gardais 
toujours en tête le « oui ». Oui, même Ananda, qui était un enregistreur, on peut dire qu'un 
enregistreur du Bouddha. Et si nous avons encore tous les enseignements du Bouddha, c'est 
grâce à Ananda qui avait une mémoire incroyable et c'est lui qui a tout récité, qui a récité 
tous les enseignements du Bouddha. Et aujourd'hui, si nous avons encore ces 
enseignements et les sutras, c'est grâce à lui. 

Et même quand il a cru qu'il a compris, le Bouddha l'a arrêté pour lui dire que non, il ne faut 
pas dire ça. Et c'est pour ça, pendant des années, je n'osais jamais dire à Thay que j'ai 
compris ceci ou cela. Et je ne sais pas combien je vous ai raconté plusieurs fois que, surtout 
l'enseignement de la non-naissance et de la mort, j'ai étudié, j'ai écouté Thay mille fois, plus 
de mille fois, mais je n'ai jamais osé dire que j'ai compris et je me suis dit que je vais 
attendre jusqu'au départ de Thay pour voir combien j'ai compris. 

Parce qu'on peut savoir combien on comprend seulement quand on se trouve dans cette 
situation. Mais si on ne se trouve pas encore dans cette situation, on ne peut pas dire qu'on 
a compris ou non la situation de la mort, quand on se trouve face à face à la mort. Alors c'est 
à ce moment-là qu'on peut dire, qu'on peut sentir combien on a compris. 

Et aujourd'hui, on a revu… Voilà, je résume. Je suis très contente qu'on ait passé quand 
même une session pour revoir ça, parce que la dernière fois, on a eu l'impression qu'on 
pouvait terminer l'étude de ce soutrat parce que c'était clair, c'était clair la vue juste pour 
nous. Mais aujourd'hui, on a pris cette session pour revoir les douze liens. 

Et comme ça, quand vous entendez ou quand vous voyez un livre, quand vous tombez sur 
des pages sur ces douze liens, vous vous souvenez comment vont ces douze liens pour ne 
pas tomber dans notre profonde habitude de nous voir comme un soi séparé qui continue 
dans le cercle de samsara, dans des réincarnations. Et l'ignorance, dans ces douze liens, on 
peut voir que l'ignorance, cette ignorance est l'ignorance de voir que les choses sont 
séparées, que moi je suis une identité séparée, que j'ai un petit soi qui continue dans le 
cercle samsara. Parce que dans beaucoup de livres bouddhistes, et beaucoup de maîtres 
bouddhistes d'ailleurs, utilisent ces douze liens pour expliquer le cercle de samsara. 

Et si on fait attention, on peut retomber dans cette croyance d'un petit soi séparé et on 
rentre dans ce cercle de samsara. Alors il faut comprendre ces douze liens dans la lumière de 
l'inter-être, dans la lumière de l'interdépendance. Maintenant on a encore dix minutes pour 
les questions. 

Merci, Sœur Dinh Nghiêm 

 10



Ma question, c'est concrètement sur les pures sensations, les sensations pures qui mènent 
aux quatre incommensurables. Est-ce que vous pouvez, tu peux nous décrire un peu, qu'est-
ce que c'est une sensation pure ? Merci. 

Merci de poser cette question. Alors déjà, je voulais expliquer ces douze liens et je ne savais 
pas que ça prit tant de temps et je voulais un petit temps pour vous de poser la question. 
Mais justement, votre question m'a rappelé de dire la chose la plus essentielle pour cette 
session. 

C'est ce qu'on fait avec cette étude ? Qu'est-ce qu'on peut mettre en pratique avec ces 
douze liens ? Alors, à partir de l'étude de ces douze liens, une chose qu'on a retenue tout à 
l'heure, c'est qu'on peut garder juste la phrase essentielle que le Bouddha a mentionnée 
avant, ces douze liens, c'est « ceci est, car cela est, ceci est né parce que cela est né ». Et ça, 
ça enveloppe tout, premièrement. Et deuxièmement, pour résumer la pratique que nous 
allons appliquer à partir de cette étude, c'est, on peut résumer en une phrase, c'est de 
pratiquer la pleine conscience pour protéger nos six organes d'essence, c'est-à-dire quand je 
regarde, quand j'écoute, quand je touche, quand je suis en contact avec quelque chose. Si je 
suis en pleine conscience, je peux identifier tout de suite si ce que je regarde, si ce que 
j'écoute, toutes ces images, tous ces sons, est-ce que ça arrose mes bonnes graines ou bien 
ça arrose mes mauvaises graines, mes graines de souffrance ? Je dis mauvaises tout de suite, 
je dois changer parce que bon ou mauvais, ce sont aussi les concepts. 

Mais on peut dire si ça arrose les graines de souffrance en moi. Alors, toutes les images, les 
sons, est-ce qu'elles m'apportent, elles arrosent mes graines de bonheur ou bien mes 
graines de souffrance ? Quand nous sommes en pleine conscience avec notre contact, alors 
nous pouvons nous protéger et nous pouvons nous approcher des doux liens de manière 
positive, c'est-à-dire nous allons cultiver la pleine conscience, la concentration et la vision 
profonde en nous et toutes les graines de bonheur sont nourries, sont arrosées, sont 
nourries et le contact, ce n'est plus un contact dans l'oubli, mais un contact bien éclairé par 
la lumière de la pleine conscience et puis ça s'enchaîne, ça s'enchaîne et tout à l'heure j'ai 
dit sur le schéma, j'ai mis « pur contact » parce qu'il y a les termes bouddhistes spécifiques 
que j'ai traduits mot à mot et donc c'est un pur contact, mais on peut, pour que ça soit facile 
à comprendre, on peut mettre un contact en pleine conscience. Et les pratiquants, on peut 
dire les pratiquants ou les pratiquants avancés ou les éveillés ou les grands êtres ou les 
bodhisattvas, leur contact est un contact en pleine conscience et c'est pour ça qu'ils ne sont 
pas emportés par les conditions. 

Quand nous avons la pleine conscience, chaque fois qu'on est en contact avec quelque 
chose, on est maître de soi-même et on n'est plus emporté, conditionné par le karma. Le 
karma est quelque chose que nous créons nous-mêmes à chaque instant dans notre vie 
quotidienne. Et je vous ai dit que le contact est une formation mentale universelle qui a lieu 
à tout moment dans notre vie quotidienne. 

Tant qu'on est éveillé, on est en contact avec quelque chose, avec nos yeux, avec nos 
oreilles, avec notre langue, quand nous mangeons, quand nous buvons. Et c'est pour ça Thay 
ne nous encourage pas à passer des heures et des heures à faire des méditations assises. 
Mais Thay nous encourage à être en pleine conscience à chaque moment dans notre vie 
quotidienne parce que dans la vie, nous fonctionnons, nous devons fonctionner dans notre 
vie quotidienne, nous devons travailler, nous devons manger, nous devons aller aux toilettes, 
nous devons tout faire dans notre vie quotidienne. 

 11



Si nous limitons notre pleine conscience seulement pendant les moments où nous sommes 
assis sur un coussin dans la méditation assise et dès que nous quittons, nous sortons de la 
méditation assise et nous retournons dans nos habitudes, alors nous allons continuer à 
tourner en rond dans nos habitudes. Et c'est pour ça Thay nous aide avec tous les rappels, 
par exemple la cloche, la pleine conscience, les ghatas, pour que chaque moment dans notre 
vie quotidienne nous nous rappelons de faire toutes ces petites choses en pleine conscience 
pour être conscients de tous ces contacts. Nous sommes en train d'allumer la lumière, nous 
sommes en train d'ouvrir le robinet, nous sommes en train d'éplucher les légumes et nous 
sommes en contact avec les images, avec les touchés et ces ghatas et ces sons de la cloche 
nous rappellent d'être en pleine conscience avec notre respiration consciente, d'être en 
pleine conscience pour que ce contact soit un contact en pleine conscience et quand ce 
contact est en pleine conscience, nos organes d'essence sont bien protégés, sont bien 
protégés parce que nous ne laissons pas les images, les sons qui arrosent les graines de 
souffrance. 

Au lieu de penser au passé qui arrose nos graines de souffrance, nous retournons dans le 
présent moment, dans le moment présent pour apprécier l'eau que nous avons, pour 
apprécier les mains qui bougent, nos mains qui bougent en liberté, pour apprécier tout ça, 
pour nourrir la joie et le bonheur en nous. Voilà, merci de votre question, je vous réponds à 
votre question et je résume aussi, je vous résume aussi notre pratique après cette étude. 
C'est très clair pour nous, après cette étude, c'est si nous voulons sortir de ce cercle de 
souffrance, si nous voulons arrêter de tourner en ronde dans la souffrance, alors la pratique 
c'est de protéger nos six sens avec la pratique de la pleine conscience, avec la pratique du 
contact en pleine conscience. 

Voilà, je vous remercie beaucoup. 
 Merci, Sr Dinh Nhgiêm, il y avait une question en anglais, je pense que vous avez répondu, 
je voulais juste la lire. « If we attach to a wholesome aspiration, we can enter the second 
positive chain of links. 

» Bien sûr, et je pense que nous tous, nous sommes en train de toucher comment 
reformuler cette phrase correctement. Ces douze liens expliquent notre existence en ce 
moment et je pense que nous tous ici, nous sommes en train de pratiquer la pleine 
conscience et donc nous sommes plus ou moins dans une existence positive, avec une clarté 
d'esprit, avec un contact, avec des contacts en pleine conscience, avec la bonté aimante, la 
compassion, la joie, pas trop d'attachement, avec les sensations agréables, mais sans 
attachement. Alors je pense que nous sommes tous dans cette existence positive, expliquée 
par ces douze liens positifs.  
Voilà. 

 12


