JPC Samedi 17 janvier 2026
Les Chants Du Coeur (Fr) - Sr Dinh Nghiém
- La Voie Du Milieu, Les 12 Liens

Pour vous qui étes la pour la premiere fois, je voudrais expliquer un tout petit peu. Nous
avons un cahier de chants en vietnamien et en francgais. Selon dans ces deux cahiers de
chants, il y a tous les jours, il y a les chants préparés pour chaque jour.

Par exemple, le chant du lundi matin, le chant du lundi soir, et ¢ca va jusqu'a la fin de la
semaine, mardi matin, mardi soir, etc. Nous n'avons pas la méme organisation dans le cahier
de chants pour les autres langues, notamment en anglais. Et le cahier de chants organisé de
cette maniere est une révolution de Thay, notre maitre, parce que quand Thay était novice,
le premier jour qu »il a rejoint la vie monastique, le livre de chants qu'il utilisait pour chanter
dans ce cahier de chants pour les moines et les moniales, il n'y a que deux chants.

Tous les jours, les moines et les moniales chantaient le méme chant le matin et tous les
jours, quelques personnes dans le temple, les novices ou les aspirants, chantent un autre
chant dans l'aprés-midi. Et le chant du matin est composé de plusieurs mantras, des
dharanis, et c'est le méme chant et pour l'aprés-midi, c'est un chant, c'est comme une
cérémonie, un chant pour les esprits affamés. Et Thay, avant I'an 2000, en 1996-97, Thay a
refait un livre de chants composé de plein de soutras qu'il avait sélectionnés.

Et comme ¢a, tous les jours, nous pouvons chanter différents soutras et ce sont les soutras
trés importants que Thay avait sélectionnés. Tout d'abord, il a fait ce livre en vietnamien et
le cahier de chants, ce livre de chants a été traduit en anglais, mais pas exactement pareil.
C'est-a-dire, dans le livre de chants en anglais, il y avait une liste, il y a une liste de soutras,
une liste de cérémonies, mais ce n'est pas exactement comme ce que Thay avait composé
en vietnamien.

Et quand nous avons traduit ce livre de chants en francais, nous avons gardé exactement le
méme format. Et c'est pour ¢a, I'année derniére, nous avons commencé depuis le premier
jour, le premier chant du lundi matin et a la fin de lI'année derniére, nous nous sommes
arrétés avec le chant du mercredi matin, le premier chant du mercredi matin. Et sachez que
I'ordre des soutras n'est pas trés important dans le cahier de chants en vietnamien, sauf le
premier soutra du livre de chants, le soutra du diamant.

Et ¢a, intentionnellement, Thay a choisi le soutra du diamant pour mettre en premier dans
ce livre de chants parce que Thay a dit que notre tradition est la tradition de la méditation,
tradition zen. Et le soutra du diamant est le soutra le plus important, le soutra symbolique, le
soutra fondamental dans la tradition zen, dans la tradition de méditation. Je préfére utiliser
le mot méditation ou dhyana en sanscrit parce qu'en Occident, quand on utilise le mot zen,
on pense souvent a la tradition zen japonais.

Voila, je viens de vous expliquer pourquoi nous sommes la au soutra sur la voie du milieu. Et
la derniére fois, nous avons cru que nous finissions I'étude de ce soutra, mais en pensant a la
nouvelle année, je me suis dit « il faut que j'explique un peu plus sur ce soutra, sur les douze
liens de l'interdépendance, les douze liens vers la fin du soutra ».



Parce que si nous n'étudions pas soigneusement, avec plus de temps et attention ces douze
liens, nous pouvons mal comprendre facilement, nous pouvons avoir des malentendus. Alors
le soutra a commencé avec la vue juste et le Bouddha a bien expliqué la vue juste, c'est une
vue qui transcende tous les extrémes, |'étre, le non-étre, naissance, mort.

C'est tres clair, on a vu cela trés clairement. Et puis a la fin du soutra, le Bouddha a expliqué
aussi, le Bouddha a élaboré un peu plus en parlant des douze liens. Et la premiere partie,
nous avons vu clairement la signification de la vue juste et nous avons dit aussi que malgré
I'étude, les explications, et je vois encore dans la communauté de temps en temps, il y en a
gui comprennent mal, qui ne comprennent pas tres bien en disant par exemple une phrase «
bon je prends la voie du milieu », dans le contexte que « bon je fais un compromis ». Alors
¢a, c'est faux parce que la voie du milieu, comme la derniere fois je vous ai dit que la voie du
milieu ne signifie pas qu'on additionne les deux et puis on divise en deux pour prendre le
milieu.

Par exemple, je dis un exemple « je veux commencer la journée de la pleine conscience a 7
heures ». Et puis d'autres personnes veulent commencer a 8 heures et puis moi je dis « bon
je prends la voie du milieu, on va commencer a 7h30 ». Et la c'est faux. Ca c'est un
malentendu de la voie du milieu parce que la voie du milieu ne signifie pas qu'on additionne
les deux et puis on divise en deux. Ce qu'on fait, si on additionne les deux et puis on divise
en deux, ¢a c'est la modération.

Si on peut utiliser un mot, si on veut utiliser un mot, on peut dire « bon je prends la moitié »
ou bien c'est un compromis ou c'est quelque chose comme ¢a. Mais la voie du milieu, si on
comprend comme ¢a, alors c'est compléetement faux. La voie du milieu signifie qu'on
transcende |'étre, le non-étre, la naissance, la mort, on transcende toutes les notions
d'extréme comme venir, partir, I'un, plusieurs, naissance et mort.

Donc la derniéere fois pour nous c'est tres clair ¢a. Et puis la deuxiéme partie du soutra, le
Bouddha a parlé des douze liens. Des douze liens, en anglais c'est co-arising
interdependence et en francgais on peut dire les douze liens de l'interdépendance.

Voila, nous avons des douze liens qui commencent avec l'ignorance. La deuxiéme partie du
soutra, le Bouddha a dit que quand on s'attache a I'étre, ¢a c'est une vue d'extréme, une vue
fausse. Et quand on s'attache au non-étre, c'est une autre vue fausse.

Et le Bouddha, il quitte ces deux extrémes et il parle de la voie du milieu, c'est-a-dire ceci est
parce que cela est, ceci est né parce que cela est né. Et puis le Bouddha continue de
I'ignorance, a partir de l'ignorance, nous avons la formation. De la formation, nous avons la
conscience.

De la conscience, il y a psychosoma. A partir du psychosoma, il y a les six organes d'essence
et les objets des six organes d'essence. Et puis a partir de ¢a, il y a le contact, et puis la
sensation, et puis a partir de la sensation, il y a I'attachement, et puis le saisir, et puis I'étre,
et puis la naissance, et puis la vieillesse, et la mort.

Et c'est comme ¢a que la souffrance s'accumule en un grand bloc. Alors vous voyez que cette
présentation peut causer beaucoup de malentendus si nous ne I'étudions pas a fond, parce
que ¢a c'est une explication linéaire. A partir de I'ignorance, il y a la formation.

Alors je vais vous expliquer chaque mot. L'ignorance, a partir de l'ignorance, il y a la
formation. Formation signifie tout phénoméne.



Nous avons appris ce mot, nous avons déja vu ce mot plusieurs fois dans des soutras.
Formation signifie tout simplement phénomeéne, ou bien dharma en minuscule. Tous les
phénomeénes, tout ce qui se forme a partir des conditions s'appelle formation.

Et nous avons les formations physiques, nous avons les formations psychiques. Notre corps
est une formation, la colére est une formation, la table est une formation. Et dans d'autres
traductions, il y a aussi un autre mot qui est impulsion, ou bien en anglais c'est in process.

Mais on peut utiliser formation aussi. Quand les traducteurs utilisent in process ou
impulsion, ¢a veut dire qu'a partir de l'ignorance, quand nous avons la colére, alors c'est une
impulsion qui nous dérange, qui nous cause la souffrance. Et pour ¢a, il y a aussi un autre
mot dans la traduction.

Mais je pense que formation est une bonne traduction aussi, on peut garder. Et puis a partir
d'un phénoméne, de cette formation, il y a la conscience, notre conscience, et puis
psychosoma, psycho. Ce mot signifie quelque chose a voir avec la psychologie, avec le
mental, avec la conscience.

Et puis soma, c'est le corps physique. Et vous voyez, quand vous voyez ces douze liens, vous
pouvez penser trés facilement a la cause de notre naissance, la cause du cercle du samsara,
c'est-a-dire parce que nous avons encore l'ignorance, nous ne sommes pas encore éveillés,
et c'est pour ¢a que nous sommes nés. Nous avons cette conscience, et puis nous sommes
nés avec un corps, avec les six organes sensoriels, et puis comme nous avons ce corps, nous
avons des contacts, et puis nous avons des sensations, et puis nous nous attachons a notre
monde, et puis nous cherchons a saisir, a obtenir, et puis c'est comme ¢a que le cycle des
naissances et de la mort continue sans fin.

Et cette présentation peut causer de telles pensées, de telles croyances. Mais si on pense de
cette maniere, alors ¢a ne va pas du tout, parce que tout au début, nous avons bien étudié
qu'il faut transcender, qu'il faut nous libérer des notions étre, de non-étre, et cette
présentation peut causer des malentendus, parce qu'on pense a un soi, un soi qui continue
dans un cercle du samsara, dans la réincarnation. Et nous savons trés bien, vous savez
gu’avant I'éveil du Bouddha, en Inde, il y avait beaucoup, beaucoup de traditions spirituelles
bien établies, et la notion de la réincarnation et du cercle samsara était déja avant I'éveil du
Bouddha.

Et cette présentation, si on ne fait pas attention, on peut penser au cercle du samsara, et
puis a l'origine de mon existence, ce qui est compléetement |'opposé des enseignements du
Bouddha. Et le Bouddha nous a bien dit que tout enseignement, tout ce qui va a I'encontre
du non-soi, de lI'impermanence et du non-soi et du nirvana, alors ce n'est pas du tout
enseigné par le Bouddha. Et comme pour certains d'entre vous, si vous avez étudié la
psychologie bouddhique, ou I'étude de la conscience, vous savez que dans notre conscience
profonde, nous avons le tréfonds et puis nous avons le manas.

Et le manas, profondément inné en nous, nous avons la notion du soi, nous sommes
tellement attachés au soi, au mien. Et quand nous étudions les douze liens de cette maniére,
tout de suite, notre tendance est de penser a notre conscience, a notre psychosoma qui est
la, dans ce cercle de samsara et qui continue avec les réincarnations. Et pourtant nous avons
bien étudié, nous savons trés bien que tout inter-est.



Quand nous avons étudié les quatre nobles vérités, nous savons trés bien que la premiére
noble vérité est la souffrance, et la souffrance inter-est avec les causes de la souffrance, avec
la cessation de la souffrance, et surtout, elle inter-est avec le chemin octuple. Et donc, nous
avons bien vu aussi dans le chemin octuple, tout inter-est. Les huit éléments du chemin
octuple inter-sont.

Dans la concentration, il y a la pleine conscience, dans la vue juste, il y a la pleine
conscience, il y a tout. Dans l'un, il y a tout. Et c'est pareil pour les douze liens.

Nous devons voir que dans l'ignorance, il y a tout. Il y a la formation, il y a psychosoma, il y a
les six organes sensoriels, il y a la naissance, la mort, il y a tout. Et l'ignorance nourrit
I'attachement, l'ignorance nourrit la formation, I'attachement, et les onze éléments.

Et puis, I'attachement nourrit aussi l'ignorance. L'ignorance nourrit I'attachement, et aussi
I'attachement nourrit I'ignorance. Nous devons, nous devrions refaire ¢a en cercle.

Etil y a un filet, il y a vraiment un filet étroit entre tous ces douze liens. Et nous ne pouvons
pas présenter ces douze liens de maniére linéaire, comme ¢a. Et en lisant le Sutra, si nous
recopions ce qui est dit dans le Sutra, et nous présentons un schéma comme ¢a, on peut
faire un schéma comme ¢a.

Et c'est tres dangereux de comprendre de cette maniére. Maintenant, je répéete pour que
vous compreniez tous ces mots d'abord, avant qu'on n'aille plus loin. Quand il y a
I'ignorance, il y a une formation, une formation des phénomeénes, notamment une
conscience.

Et puis, a partir de la conscience, il y a aussi le Soma, le corps physique. Et jusque la, pour
comprendre, on peut expliquer quelque chose comme par exemple, quand vous voyez,
guand vous regardez votre main, quand vous regardez votre corps, vous voyez qu'il y a aussi
la conscience dans votre corps, dans votre main. Il y a tout dans votre corps et dans votre
main.

Dans votre corps, il y a tous les génes. Il y a tous les génes que vous avez recus des
générations de vos ancétres. Et vous avez recu aussi la sagesse, la vision profonde, la
maniére de réfléchir, la maniére de vous comporter.

Vous avez regu tout ¢a des générations d'ancétres. Vous n'avez pas recu seulement, vous
n'avez pas recu seulement les genes en ce qui concerne le sang, le type de sang, la couleur
de cheveuy, la couleur des yeux. Vous ne recevez pas seulement tout ¢a physiquement en ce
qui concerne les génes physiques, mais vous recevez aussi les habitudes.

Vous étes d'accord avec moi ? Je me souviens I'année derniére, je vous ai raconté ['histoire
d'une soeur dans notre communauté. Elle a été adoptée dés sa naissance et quand elle a
grandi, grace a Facebook, elle a retrouvé ses parents, ses parents génétiques. Et elle a invité
sa maman génétique de venir au village des Pruniers, au Hamon-Nouveau.

Et nous avons été tres, trés étonnés de voir que la maniére de parler de notre soeur est
exactement la maniéere de parler de sa maman. Et on a été trés, trés étonnés de voir qu'il y a
des habitudes dans notre comportement. Nous avons recu de nos parents ou de nos
ancétres sans le savoir.



Nous n'avons pas du tout grandi. Cette soeur, elle n'a pas du tout grandi avec sa maman et
pourtant, quand on I'a vue parler, c'est exactement la méme maniére de sa maman. Alors,
dans notre corps, il y a la conscience, non seulement notre propre conscience, nos pensées,
notre maniere, nos habitudes, mais aussi tout ¢a, ¢a vient de nos ancétres.

Alors ce corps est une manifestation de notre conscience, parce que nos habitudes
d'alimentation, nos habitudes dans notre vie quotidienne contribuent a notre corps, a cette
apparence, a notre corps physique. Nos habitudes, dans la maniére dont nous mangeons,
dans nos buvons, nos habitudes dans notre vie quotidienne, si nous aimons faire des
exercices, si nous aimons le sport, tout c¢a, ¢ca contribue a notre corps physique, a notre
apparence, a notre forme physique. C'est pour ca, en regardant notre corps, nous voyons
notre conscience.

En regardant le psycho, nous voyons le soma. Soma signifie la forme physique, le corps, et
psycho signifie conscience. Et ces deux éléments sont inséparables, ils inter-sont, nous ne
pouvons pas les séparer.

Et dans le psychosoma, nous avons les dix organes sensoriels, c'est-a-dire I'ceil, I'oreille, le
nez, la langue, le corps, et aussi le mental. Dans la psychologie bouddhique, notre mental est
considéré comme un des six organes sensoriels. Et puis, quand I'ceil est en contact avec
I'image, nous avons la vue, et nous avons une conscience visuelle.

Dans notre psychosoma, nous avons les dix organes sensoriels et les dix objets d'essence, et
puis, a partir de ces éléments, nous avons le contact. Dés que nous avons I'ceil, nous avons
le contact parce que les yeux regardent et les yeux sont en contact avec lI'image. Quand vous
avez les yeux, vous regardez et vous étes en contact avec les images.

Et c'est pour ¢a, le contact est une formation mentale universelle. Dés que nous sommes
éveillés, nous sommes constamment en contact avec les objets d'essence, les objets de nos
organes sensoriels. Alors, jusque-la, est-ce que c'est clair pour tout le monde ? Un, deux,
trois, quatre, cing, six, sept, les sept liens, est-ce que c'est clair ? Vous comprenez, a partir de
I'ignorance, il y a une formation.

Cette formation peut étre la colére ou quelque chose comme ¢a. Un phénomeéne, a partir de
I'ignorance, il y a des phénoménes comme la colére, comme la souffrance. Et puis, a partir
de cette formation, il y a aussi la formation de la conscience.

Et puis, dans la conscience, a partir de la formation de la conscience, il y a la formation du
corps, de la formation physique, formation des phénomeénes physiques. La, on arrive a
psychosoma, et puis, une fois qu'il y a le psychosoma, il y a les dix organes sensoriels et les
objets d'essence. Et une fois qu'il y a les six organes sensoriels, il y a le contact.

Et quand nous sommes en contact avec les images, avec les sons, avec le go(t, nous avons
une sensation. Et une sensation est aussi une formation mentale universelle qui est toujours
la quand on est éveillé. Et il y a les sensations agréables, les sensations désagréables, il y a
les sensations neutres.

Et des qu'il y a une sensation agréable, il y a I'attachement. Nous nous attachons a ces
sensations agréables. Et dés qu'il y a I'attachement, nous cherchons a saisir, a obtenir, a
garder ces sensations agréables ou les objets qui ménent a ces sensations agréables.



Et a partir de I'attachement et du saisi, il y a I'étre, la naissance. Et quand il y a la naissance,
guand nous sommes nés, nous ne pouvons pas éviter la vieillesse et la mort. Et cette
présentation des douze liens, est-ce que tout le monde comprend bien chaque mot, chaque
lien ? Et au cours des siecles, a partir de ces enseignements du Bouddha, beaucoup,
beaucoup de maitres ont développé cet enseignement, ces douze liens pour expliquer a
leurs éleves.

Et au cours des siecles, nos maitres ont élaboré pour nous expliquer ces douze liens, comme
la cause du cercle de Samsara. Alors déja, ces douze liens sont mis dans les trois temps, dans
le passé, dans le moment présent et dans le futur. Alors dans le passé, parce que nous avons
eu l'ignorance et la formation, alors c'est pour c¢a qu'aujourd'hui nous avons cette
conscience et ce corps et ces six organes sensoriels.

Et puis nous avons le contact et a cause de tout ¢a, nous avons aussi les sensations,
I'attachement, le saisir, I'étre. Et a cause de tout ¢a, dans le futur, nous allons continuer dans
le cercle de Samsara des naissances et des morts. Est-ce que vous voyez, au cours des
siecles, maintenant quand vous lisez les livres bouddhistes, les livres bouddhiques,
I'Abhidharma ou les livres bouddhiques qui expliquent les douze liens, vous tombez souvent
sur ces explications.

Dans les trois temps, dans le passé, nous avons eu dans le passé, nous avons vécu
I'ignorance et c'est pour ¢a, dans le moment présent, nous avons ce corps, nous avons cette
conscience et nous allons continuer dans ce cercle de Samsara, c'est-a-dire dans le futur,
nous allons continuer dans ce cercle de Samsara des naissances, des vieillesses et des morts.
Et puis il y a aussi une autre explication avec les causes et rétributions. Il y a un filet de
causes et d'effets ou bien causes et rétributions dans cette vie.

Quand on fait quelque chose, alors il y aura les résultats, il y a les résultats ou la
conséquence ou l'effet. Alors dans le passé, nous avons l'ignorance et c'est pour ca, le
résultat, nous avons vécu dans l'ignorance et le résultat aujourd'hui, c'est d'avoir ce corps et
vivre dans ce monde. Et parce que tous les jours, nous sommes en contact, nous avons des
sensations, nous avons de |'attachement, nous cherchons a saisir, a obtenir et c'est pour ¢a,
le résultat ou la conséquence dans le futur, c'est que nous continuons dans ce cercle de
Samsara des naissances et des morts.

Alors c¢a, c'est la présentation ordinaire que nous trouvons partout, la présentation des
causes et rétributions, la présentation des douze liens dans les trois temps, dans les deux
couches de causes et rétributions ou causes et effets ou causes et fruits, comme vous voulez
I'utiliser comme mot. Et je me souviens, quand je suis devenue moniale et quand j'étais
encore novice, en 1900, je suis devenue novice en 1993, et cette année-la, quand Thay a vu
que la communauté monastique a commencé a s'établir, alors Thay a passé deux retraites
d'hiver, deux retraites de trois mois, a nous enseigner le bouddhisme de base, les bases, le
bouddhisme fondamental, comme nous pouvons appeler ¢ca, comme bouddhisme 101, a
I'université aux Etats-Unis, vous savez, il y a beaucoup de sujets, et pour le premier cours de
base essentiel, on appelle ¢a 101, 1-0-1, dans le classement des cours.

Alors Thay nous a offert, Thay a passé des mois, je me souviens, une retraite de trois mois
cet hiver-13, et puis Thay a continué a enseigner le printemps suivant, et puis encore une
retraite de trois mois, Thay nous a enseigné vraiment le bouddhisme de base, et Thay nous a
enseigné ces douze liens.



Et puis, en I'an 2012, a une retraite de trois mois, Thay nous a renseigné encore les douze
liens, c'est-a-dire trente ans apres. Presque trente ans apres, il nous a encore enseigné les
douze liens, mais on a vu avec plus de vision profonde que Thay a eue apres trente ans de
pratique. Et juste pour vous dire que cet enseignement des douze liens est quelque chose de
difficile a comprendre, ce n'est pas facile, maintenant nous pouvons retourner au premier
fichier, et quand Thay nous a montré la présentation des douze liens courante, il nous a
montré aussi une autre présentation qui est plus positive, comme ce que Thay a fait pour le
chemin octuple, vous vous souvenez, quand Thay nous a enseigné le chemin octuple, il a
montré en méme temps un autre chemin.

Le chemin octuple est appelé le noble chemin octuple, et puis ensuite Thay nous a présenté
aussi I'ignoble chemin octuple, vous vous souvenez, parce que tout intérét, quand nous
parlons de la vue juste, alors il y a tout de suite la vue fausse. S'il n'y a pas la vue fausse, il n'y
aurait pas la vue juste, et c'est pour ¢a, pour le chemin octuple, pour le noble chemin
octuple, Thay nous a présenté a coté le ignoble chemin octuple. S'il y a la vue fausse, qu'est-
ce que ¢a entraine ? Et c'est pour les douze liens, Thay a dit que l'ignorance ne peut pas étre
sans une clarté d'esprit, sans la vue juste, sans la pensée juste, c'est pour ¢a, de maniére
positive, Thay nous a présenté ces douze liens.

Alors si nous pratiquons la pleine conscience, si nous pratiquons la respiration consciente, la
marche méditative, la méditation assise, nous avons une clarté d'esprit, notre esprit est clair,
nous avons la pensée juste.

Quand nous avons la pensée juste, une clarté d'esprit, nous avons beaucoup
d'enthousiasme, nous avons beaucoup d'énergie et nous avons une grande aspiration, nous
avons envie de pratiquer, de transformer notre propre souffrance pour aider nos proches a
faire la méme chose. Et puis c'est pour ¢a, quand nous avons une clarté d'esprit, un esprit
clair, nous avons une grande aspiration.

Et a partir de cette grande aspiration, nous pratiquons et puis nous avons la vision profonde.
Alors tout ca c'est I'opposé des douze liens que nous venons de voir de maniére négative.
Est-ce que nous pouvons voir aussi les douze liens vus de maniére négative ? Alors vous
voyez, Thay nous a montré aussi l'intérét, la nature de I'intérét de ces douze liens.

Sans clarté d'esprit, il n'y aura pas l'ignorance. Sans l'ignorance, il n'y aura pas un esprit clair.
Et puis dans les premiers douze liens, dans cette conscience, il y a l'ignorance, il y a
I'attachement.

Quand nous étudions la psychologie bouddhique, dés que nous parlons de la conscience,
nous voyons toute la conscience du tréfonds. Dans la conscience du tréfonds, il y a toutes les
graines. Il y a la graine de l'ignorance, mais il y a aussi la graine de I'éveil.

Et quand nous pratiquons, nous pouvons transformer cette conscience en une conscience
claire et pure. C'est la vision profonde. Et quand nous regardons conscience, quand nous
voyons le mot conscience ici, nous devons comprendre la conscience individuelle et la
conscience collective.

Dans notre conscience individuelle, il y a la conscience collective aussi. Dans le cercle de
Samsara, nous ne sommes pas maitres de nous-mémes. Nous nous manifestons, notre corps
et notre conscience se manifestent a partir du karma que nous avons créé nous-mémes.



Mais les grands étres comme les bouddhisatvas et les bouddhas qui sont éveillés, leur
conscience est une conscience pure et claire. lls ont atteint I'éveil. Et c'est pour ¢a, ici, de
maniére positive, on n'utilise plus le mot conscience, mais on utilise le mot vision profonde.

Ou bien, si on veut garder le mot conscience, on peut mettre conscience pure et claire. Et
pour les bouddhas et les bouddhisatvas, ils choisissent leur manifestation pour aider le
monde. Et on appelle leur corps comme un corps de manifestation.

lIs peuvent se manifester en enfant, en médecin, en mendiant. Quand ils vont dans le
monde, ils se manifestent comme un enfant pour aider les autres enfants. Quand ils veulent
aider le monde des personnes qui souffrent dans la guerre, ils peuvent se manifester dans la
guerre pour aider les guerriers.

Ils peuvent se manifester comme ceux qui souffrent avec les addictions pour aider les
personnes, pour aider ces personnes. lls choisissent ol aller pour aider le monde. lls
choisissent leur corps de manifestation.

Ils peuvent se manifester en enfant, ou bien en prostituée ou en guerrier pour aider ce
monde-Ila. lls se manifestent pour aider. Et c'est le corps de manifestation qu'ils choisissent.

lIs ne sont pas contrdlés ou conditionnés par leur karma comme nous. C'est pour ¢a qu'on
met ici corps de manifestation et corps de fonction. Corps de manifestation.

IIs choisissent pour se manifester et pour fonctionner, pour aider, pour travailler, pour aider.
Et leur contact est un pur contact, un contact en pleine conscience. On peut mettre aussi
contact en pleine conscience.

Et leur sensation est une sensation en pleine conscience. Au lieu d'avoir des attachements
comme nous, alors ils ont la beauté aimante, la compassion, la joie. lls sont maitres d'eux-
mémes.

IIs ne cherchent pas a saisir comme nous parce que ils ont I'esprit d'équanimité. Ils voient
tout sans attachement. Ils voient la nature de l'intérét d'étre dans chaque phénomene, dans
chaque chose.

C'est pour ¢a qu'ils ont un esprit d'éguanimité et une discrimination. Leur existence, c'est
une existence merveilleuse, une grande vacuité. lls sont de naissance.

Ce sont les douze liens vus de maniére positive. Si nous pratiquons la pleine conscience,
petit a petit, nous nous approchons de ces douze liens de maniére positive, comme les
Bodhisattvas et les Bouddhas. Dans plusieurs soutras, si vous fouillez dans cette forét de
soutras, vous verrez que dans beaucoup de soutras, le Bouddha a parlé de neuf liens et pas
douze.

Dans un soutra trés important, le soutra Mahanidana, c'est-a-dire le soutra de causalité, le
Bouddha a parlé de neuf liens. Parmi les soutras en Pali et les soutras en chinois, il y a aussi
un soutra dans lequel le Bouddha a parlé de dix liens. Quand je parle des soutras en Pali et
guand je parle des soutras en chinois, tout de suite, dans les deux écoles, le soutra a le
méme enseignement du Bouddha.

L'année derniere, nous avons étudié les deux écoles, I'école du sud et I'école du nord, vous
vous souvenez ? L'école du sud, quand le bouddhisme s'est propagé dans le sud, alors tous
les enseignements du Bouddha sont préservés en Pali.



Et quand le bouddhisme s'est propagé dans le nord, tous ces enseignements sont préservés
dans le canon chinois. Et quand, tout a I'heure, je vous ai dit que dans les soutras en Pali et
en chinois, nous avons trouvé le méme soutra, ¢a veut dire que les deux soutras sont
propagés tres loin, dans le nord, dans le sud, et quand méme on a trouvé le méme
enseignement du Bouddha, le méme soutra.

Dans un soutra, le Bouddha a parlé de ses liens, mais il a mentionné seulement dix liens. Et
puis dans d'autres soutras, le Bouddha a parlé de quatre liens, de cinq liens, de six liens.
Alors ca nous montre qu'il ne faut pas, quand nous étudions ces douze liens, il faut les
étudier avec un esprit libre, avec beaucoup d'ouverture d'esprit.

Il ne faut pas nous attacher a ce nombre de liens, il ne faut pas nous attacher a chagque mot.
C'est tres libre. Il nous a enseigné ¢a, et si nous nous attachons aux mots, on va avoir des
malentendus.

Dans le grand soutra Maha Nidana, le Bouddha a parlé de neuf liens, et le Bouddha n'a pas
mentionné l'ignorance, la formation et les six organes sensoriels et les objets de ces organes
sensoriels. Et pourquoi le Bouddha n'a pas mentionné ces trois liens ? C'est parce que dans
la conscience, il y a déja l'ignorance, il y a déja les six organes des sens et leurs objets, vous
voyez ? Et il y a aussi la formation dans la conscience. Alors quand le Bouddha a étalé et
présenté les douze liens, c'est pour aller dans plus de détails, pour nous expliquer, pour nous
aider a comprendre.

Mais ce ne sont pas les enseignements absolus. Si nous voulons parler d'un seul lien, c'est
possible, c'est possible aussi parce que, revenons au soutra, avant de parler des douze liens,
le Bouddha a dit que I'attachement a I'étre est une vue fausse, I'attachement au non-étre est
une autre vue fausse. Le Bouddha quitte ces deux vues fausses et il parle de la voie du
milieu, c'est-a-dire ceci est parce que cela est, ceci est né parce que cela est né.

Alors si nous parlons d'un seul lien, alors c'est ¢a, ce seul lien: « ceci est, car cela est », ceci
est né, car cela est né ». Et ¢a, ce seul lien résume tout. Et si nous voulons parler de douze
liens, de deux liens, parce que nous avons vu que le Bouddha a parlé de neuf liens, de dix
liens, et puis dans d'autres soutras, le Bouddha a parlé de quatre liens, alors maintenant
nous pouvons énumeérer.

Si nous parlons d'un seul lien, alors c'est ¢a, ceci est, car cela est, ceci est né, car cela est né.
Si nous pouvons, si nous voulons parler de deux liens seulement, alors nous pouvons parler
de causes et conditions. Si nous voulons utiliser seulement trois liens, alors nous pouvons
parler de trois temps, passé, présent et futur.

Si nous voulons parler de quatre liens, nous pouvons mentionner, nous pouvons garder
I'ignorance, formation, naissance, vieillesse et mort. Si nous voulons garder seulement cinq
liens, nous pouvons, comme le Bouddha, le Bouddha a parlé dans un autre soutra, le
Bouddha a parlé seulement de I'attachement, du saisi, de I'étre, de la naissance, de la
vieillesse et la mort. Alors tout ¢a, c'est pour vous dire qu'il ne faut pas nous attacher aux
mots, aux liens.

Si nous étudions ces douze liens aujourd'hui, c'est pour comprendre quand vous lisez
d'autres livres, quand vous entendez d'autres enseignements, vous comprenez de quoi il
s'agit, parce que c'est un enseignement profond et pas facile a comprendre. Parce qu'une
fois, je me souviens, quand j'étais novice, Thay, dans un enseignement, Thay a dit qu'un jour

9



le Bouddha a demandé a Ananda, si Ananda a compris |'enseignement de la causalité, si
Ananda a compris ces douze liens, s'il a compris les enseignements de l'interdépendance, et
Ananda a tout de suite répondu « oui cher Bouddha, j'ai compris ». Et le Bouddha I'a arrété
tout de suite, il a dit « non Ananda, il ne faut pas dire ¢a ». Cet enseignement est tres tres
tres profond et il faut étudier, il faut encore prendre le temps pour étudier, contempler et
pratiquer. Tu crois que tu as compris, mais au fait, je pense que tu n'as pas encore compris.

Il faut faire tres attention, il faut encore, prendre encore le temps pour étudier et mettre en
pratique. Et je me souviens, en tant que novice, quand j'ai entendu cet enseignement,
depuis, je fais toujours trés trés attention et je n'osais jamais dire a Thay que j'ai compris,
gue j'ai compris ceci ou cela. Parce que j'ai compris que j'ai saisi avec mon intellect, mon
intellectuel.

Avec mon intellectuel, oui, j'ai l'impression que j'ai compris de quoi Thay parlait et je gardais
toujours en téte le « oui ». Oui, méme Ananda, qui était un enregistreur, on peut dire qu'un
enregistreur du Bouddha. Et si nous avons encore tous les enseignements du Bouddha, c'est
grace a Ananda qui avait une mémoire incroyable et c'est lui qui a tout récité, qui a récité
tous les enseignements du Bouddha. Et aujourd'hui, si nous avons encore ces
enseignements et les sutras, c'est grace a lui.

Et méme quand il a cru qu'il a compris, le Bouddha I'a arrété pour lui dire que non, il ne faut
pas dire ca. Et c'est pour ¢a, pendant des années, je n'osais jamais dire a Thay que j'ai
compris ceci ou cela. Et je ne sais pas combien je vous ai raconté plusieurs fois que, surtout
I'enseignement de la non-naissance et de la mort, j'ai étudié, j'ai écouté Thay mille fois, plus
de mille fois, mais je n'ai jamais osé dire que j'ai compris et je me suis dit que je vais
attendre jusqu'au départ de Thay pour voir combien j'ai compris.

Parce qu'on peut savoir combien on comprend seulement quand on se trouve dans cette
situation. Mais si on ne se trouve pas encore dans cette situation, on ne peut pas dire qu'on
a compris ou non la situation de la mort, quand on se trouve face a face a la mort. Alors c'est
a ce moment-la qu'on peut dire, qu'on peut sentir combien on a compris.

Et aujourd'hui, on a revu... Voila, je résume. Je suis trés contente qu'on ait passé quand
méme une session pour revoir ¢a, parce que la derniére fois, on a eu l'impression qu'on
pouvait terminer |'étude de ce soutrat parce que c'était clair, c'était clair la vue juste pour
nous. Mais aujourd'hui, on a pris cette session pour revoir les douze liens.

Et comme ¢a, quand vous entendez ou quand vous voyez un livre, quand vous tombez sur
des pages sur ces douze liens, vous vous souvenez comment vont ces douze liens pour ne
pas tomber dans notre profonde habitude de nous voir comme un soi séparé qui continue
dans le cercle de samsara, dans des réincarnations. Et l'ignorance, dans ces douze liens, on
peut voir que l'ignorance, cette ignorance est l'ignorance de voir que les choses sont
séparées, que moi je suis une identité séparée, que j'ai un petit soi qui continue dans le
cercle samsara. Parce que dans beaucoup de livres bouddhistes, et beaucoup de maitres
bouddhistes d'ailleurs, utilisent ces douze liens pour expliquer le cercle de samsara.

Et si on fait attention, on peut retomber dans cette croyance d'un petit soi séparé et on
rentre dans ce cercle de samsara. Alors il faut comprendre ces douze liens dans la lumiere de
I'inter-étre, dans la lumiéere de l'interdépendance. Maintenant on a encore dix minutes pour
les questions.

Merci, Sceur Dinh Nghiém

10



Ma question, c'est concretement sur les pures sensations, les sensations pures qui ménent
aux quatre incommensurables. Est-ce que vous pouvez, tu peux nous décrire un peu, qu'est-
ce que c'est une sensation pure ? Merci.

Merci de poser cette question. Alors déja, je voulais expliquer ces douze liens et je ne savais
pas que ¢a prit tant de temps et je voulais un petit temps pour vous de poser la question.
Mais justement, votre question m'a rappelé de dire la chose la plus essentielle pour cette
session.

C'est ce qu'on fait avec cette étude ? Qu'est-ce qu'on peut mettre en pratique avec ces
douze liens ? Alors, a partir de I'étude de ces douze liens, une chose qu'on a retenue tout a
I'heure, c'est qu'on peut garder juste la phrase essentielle que le Bouddha a mentionnée
avant, ces douze liens, c'est « ceci est, car cela est, ceci est né parce que cela est né ». Et ¢a,
¢a enveloppe tout, premierement. Et deuxiemement, pour résumer la pratique que nous
allons appliquer a partir de cette étude, c'est, on peut résumer en une phrase, c'est de
pratiquer la pleine conscience pour protéger nos six organes d'essence, c'est-a-dire quand je
regarde, quand j'écoute, quand je touche, quand je suis en contact avec quelque chose. Si je
suis en pleine conscience, je peux identifier tout de suite si ce que je regarde, si ce que
j'écoute, toutes ces images, tous ces sons, est-ce que ¢a arrose mes bonnes graines ou bien
¢a arrose mes mauvaises graines, mes graines de souffrance ? Je dis mauvaises tout de suite,
je dois changer parce que bon ou mauvais, ce sont aussi les concepts.

Mais on peut dire si ¢ca arrose les graines de souffrance en moi. Alors, toutes les images, les
sons, est-ce qu'elles m'apportent, elles arrosent mes graines de bonheur ou bien mes
graines de souffrance ? Quand nous sommes en pleine conscience avec notre contact, alors
nous pouvons nous protéger et nous pouvons nous approcher des doux liens de manieére
positive, c'est-a-dire nous allons cultiver la pleine conscience, la concentration et la vision
profonde en nous et toutes les graines de bonheur sont nourries, sont arrosées, sont
nourries et le contact, ce n'est plus un contact dans I'oubli, mais un contact bien éclairé par
la lumiére de la pleine conscience et puis ¢a s'enchaine, ¢a s'enchaine et tout a I'heure j'ai
dit sur le schéma, j'ai mis « pur contact » parce qu'il y a les termes bouddhistes spécifiques
gue j'ai traduits mot a mot et donc c'est un pur contact, mais on peut, pour que ¢a soit facile
a comprendre, on peut mettre un contact en pleine conscience. Et les pratiquants, on peut
dire les pratiquants ou les pratiquants avancés ou les éveillés ou les grands étres ou les
bodhisattvas, leur contact est un contact en pleine conscience et c'est pour ¢a qu'ils ne sont
pas emportés par les conditions.

Quand nous avons la pleine conscience, chaque fois qu'on est en contact avec quelque
chose, on est maitre de soi-méme et on n'est plus emporté, conditionné par le karma. Le
karma est quelque chose que nous créons nous-mémes a chaque instant dans notre vie
guotidienne. Et je vous ai dit que le contact est une formation mentale universelle qui a lieu
a tout moment dans notre vie quotidienne.

Tant qu'on est éveillé, on est en contact avec quelque chose, avec nos yeux, avec nos
oreilles, avec notre langue, quand nous mangeons, quand nous buvons. Et c'est pour ¢a Thay
ne nous encourage pas a passer des heures et des heures a faire des méditations assises.
Mais Thay nous encourage a étre en pleine conscience a chague moment dans notre vie
quotidienne parce que dans la vie, nous fonctionnons, nous devons fonctionner dans notre
vie quotidienne, nous devons travailler, nous devons manger, nous devons aller aux toilettes,
nous devons tout faire dans notre vie quotidienne.

11



Si nous limitons notre pleine conscience seulement pendant les moments ou nous sommes
assis sur un coussin dans la méditation assise et dés que nous quittons, nous sortons de la
méditation assise et nous retournons dans nos habitudes, alors nous allons continuer a
tourner en rond dans nos habitudes. Et c'est pour ¢a Thay nous aide avec tous les rappels,
par exemple la cloche, la pleine conscience, les ghatas, pour que chague moment dans notre
vie quotidienne nous nous rappelons de faire toutes ces petites choses en pleine conscience
pour étre conscients de tous ces contacts. Nous sommes en train d'allumer la lumiere, nous
sommes en train d'ouvrir le robinet, nous sommes en train d'éplucher les légumes et nous
sommes en contact avec les images, avec les touchés et ces ghatas et ces sons de la cloche
nous rappellent d'étre en pleine conscience avec notre respiration consciente, d'étre en
pleine conscience pour que ce contact soit un contact en pleine conscience et quand ce
contact est en pleine conscience, nos organes d'essence sont bien protégés, sont bien
protégés parce que nous ne laissons pas les images, les sons qui arrosent les graines de
souffrance.

Au lieu de penser au passé qui arrose nos graines de souffrance, nous retournons dans le
présent moment, dans le moment présent pour apprécier I'eau que nous avons, pour
apprécier les mains qui bougent, nos mains qui bougent en liberté, pour apprécier tout ¢a,
pour nourrir la joie et le bonheur en nous. Voila, merci de votre question, je vous réponds a
votre question et je résume aussi, je vous résume aussi notre pratique apres cette étude.
C'est trés clair pour nous, aprés cette étude, c'est si nous voulons sortir de ce cercle de
souffrance, si nous voulons arréter de tourner en ronde dans la souffrance, alors la pratique
c'est de protéger nos six sens avec la pratique de la pleine conscience, avec la pratique du
contact en pleine conscience.

Voila, je vous remercie beaucoup.

Merci, Sr Dinh Nhgiém, il y avait une question en anglais, je pense que vous avez répondu,
je voulais juste la lire. « If we attach to a wholesome aspiration, we can enter the second
positive chain of links.

» Bien sdr, et je pense que nous tous, nous sommes en train de toucher comment
reformuler cette phrase correctement. Ces douze liens expliquent notre existence en ce
moment et je pense que nous tous ici, nous sommes en train de pratiquer la pleine
conscience et donc nous sommes plus ou moins dans une existence positive, avec une clarté
d'esprit, avec un contact, avec des contacts en pleine conscience, avec la bonté aimante, la
compassion, la joie, pas trop d'attachement, avec les sensations agréables, mais sans
attachement. Alors je pense que nous sommes tous dans cette existence positive, expliquée
par ces douze liens positifs.

Voila.

12



